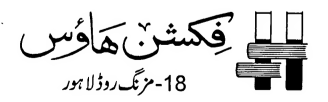


مؤلف ڈا کٹرمبارک علی



فُون: 7249218-7237430 E-mail:FictionHouse2004@hotmail.com

جمله حقوق تحوظ بي

عِدية تارخ وْ اكثر مبارك على قلشن باذك 18-مزعك ردؤ، لا بمور 7249218-7237430:

ظهوراحدخال فکشن کمپوزنگ اینڈ کرائحک،لا ہور حابی صنیف پرئٹرز،لا ہور -/200/-,2001 £2005 

امساب پوفیسر حزہ علوی کے نام

•

.

•

محرات المحرات

واکمز مبارک علی
ویش بریک
مین بریک
مین بریک
مین بریک
ویس اسکوٹ
ویس اسکوٹ
ایس - آر - کویل
الیس - آر - کویل
فرائنڈ بمعدول
اشتوارٹ بال ئی تاریخ: اضی اور متعقبی مینی تاریخ سیمتی ہوئی تاریخ سیمتی ہوئی تاریخ سیمتی اور متعقبی افزین تاریخ استعقبی افزین تاریخ استعقبی افزین تاریخ استعقبی تاریخ سیمتی تاریخ استعقبی تاریخ سیمتی -10

# ويباچه

کسی بھی مضمون کی تازگی اور زندگی کا راز اس کا برابر تبدیل ہوتے رہنا ہے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ خود کو معاشرے و لوگوں کے بدلتے ہوئے طالت وایات اور اداروں کے مطابق ڈھالتا رہے۔ تبدیل ہوتے ہوئے طالت میں اس مضمون کو نئ زندگی دینے کا سرا مورخوں کو جاتا ہے کہ جنہوں نے تاریخ کو تشکنائی سے نکال کر وسیع و عریض موضوعات سے ہم آہنگ کر دیا ہے۔

اس کتاب میں تاریخ کے بارے میں ان مضامین کا ترجمہ کیا گیا ہے کہ جن میں تاریخ کے بدلے نظریات اور رجحانات کی تفصیل ہے۔ یہ مضامین اس کی تروید کرتے ہیں کہ تاریخ کا مضمون ٹھرا ہوا یا منجمد ہے' اور یہ کہ اس میں بدلتے ہوئے حالات میں کوئی اہم کردار ادا کرنے کی صلاحیت نہیں ہے۔

خاص طور سے ہمارے ہاں تاریخ کے مضمون کو جس طرح سے نظرانداز کیا گیا ہے اس کی وجہ سے لوگوں میں اس کے بارے میں ولچپی کم ہوتی جا رہی ہے۔ امید ہے کہ ان مضامین کا مطالعہ تاریخ کو ایک نئے روپ میں پیش کرے گا اور قار کین میں تاریخ سے دلچپی پیدا ہوگ۔

ڈاکٹر مبارک علی نومبر 2000ء لاہور

#### تعارف

ڈاکٹر مبارک علی نومبر 2000ء لاہور

چونکہ تاریخ ایک طاقتور اور موثر مضمون ہے' اس لئے طاقتور جماعتیں اور ریاستیں اس بات کی کوشش کرتی ہیں کہ اس کے ذرایعہ سے وہ اپنے مفاوات کی سخیل کریں۔ النذا ان کے مفاوات اور ایجنڈے کے تحت تاریخ کا مفہوم بدلتا رہتا ہے' واقعات کی نئی تجبیر و تفییر ہوتی رہتی ہے' بیان و اسلوب کا طرز اور قالب نئی شکل افتیار کرتا رہتا ہے اور اس کے زیر اثر معاشرہ کا ذہن بھی تبدیل ہوتا رہتا ہے۔

مثلاً تاریخ میں ماضی کا استعال کئی صورتوں میں ہوا ہے۔ تحریک آزادی کے دوران شاندار ماضی کی تشکیل نے نو آبادیاتی اقوام کو ایک نیا جذبہ اور شاخت دی کہ جس کے زیر اثر انہوں نے سیاسی و ثقافتی اور ساجی جنگ لڑی۔ وہ قومیں کہ جن کا ماضی کم جو چکا تھا' یا فراموش کر دیا گیا تھا' اپنی شاخت اور قوم کی تشکیل میں انہوں نے اس ماضی کو خلاش کرکے اپنے تاریخی عمل کو مکمل کیا۔ وہ ملک بھی کہ جو یورپی تسلط کے دوران اپنی تاریخ کھو چکے تھے یا جے مسخ کر دیا گیا تھا' ان کے مورخ بھی اس کھوئی مونی ماضی کو خلاش کرکے اس خلا کو پر کر رہے ہیں کہ جو ان کی تاریخ میں ہے۔

ہوں کا میں و ماں سرمے اس طلا و پر سررہے ہیں کہ ہوائی کی ماری کی ہے۔

لیکن ماضی کو ہمیشہ سے تلاش کرکے اس تشکیل ہی نہیں کی جاتی ہے' بھی بھی
ریاست کی جانب سے یہ کوشش بھی ہوتی ہے کہ ماضی کو بھلا دیا جائے۔ جب جنوبی
افریقہ میں سفید فام اور اپارتھائڈ کی حکومت ختم ہوئی تو نیلن منڈیلا نے سب سے پہلی
بات جو کی وہ یہ تھی کہ ''ماضی کو فراموش کر دینا چاہیے'' کیونکہ جنوبی افریقہ کے بلیک
باشندوں کے لئے ماضی تلخ' بھیانک اور ظلم و استحصالی سے بھرا ہوا تھا۔ اگر اس کی یادیں

زندہ رہیں اور اس کے زخم ای طرح سے کھلے رہتے تو معاشرے میں خانہ جنگی اور انتقام کی فضا پیدا ہوتی۔ اس لئے ماضی کو بھلا دینا ایک نے معاشرے اور نے ملک کی تقمیر کے لئے ضروری تھا۔ ان تلخیوں کو فراموش کرنے کے لئے آرک .شب ڈ . بمنڈ توتو نے بیہ حل نکالا کہ ایک کمیشن قائم کیا کہ جس کے سامنے آکر نسل پرست لوگوں نے افریقیوں پر جو ظلم کئے تھے اس کا اعتراف کریں' باکہ بیہ سچائی اور اس پر ندامت ماضی کی تلفیوں کو دور کر سکے۔

ہم ویکھتے ہیں کہ تاریخ میں ساس تبدیلیوں کے ساتھ تاریخ کا کردار بھی بدل جاتا ہے- جان یوم فریث (John Pomfret) نے منگولیا پر ایک مضمون لکھا ہے کہ جس میں اس نے بتایا ہے کہ 1921ء میں جب یمال پر کمیونٹ حکومت قائم ہوئی تو انہوں نے نہ صرف یہ کہ حکمراں خاندانوں کے افراد کو اقتدار سے ہٹاکر' ان میں سے اکثر کو کل کر دیا بلکہ معاشرے میں ان خاندانوں کے نقافتی و ساجی اثرات کو ختم کرنے کے کئے یہ فیصلہ کیا کہ اب کوئی فرد اپنے خاندانی نام کو استعال نہیں کرے گا ناکہ تمام لوگ ' مساوی ہو جائیں اور ان کے ناموں سے ان کی سیاسی یا ساجی برتری ظاہر نہ ہو۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مکولیاں میں لوگوں کا صرف ایک نام رہ گیا اور اہل مکولیا اس کے اس قدر عادی ہو گئے کہ انہیں ہی صحیح معلوم ہونے لگا اور بیر ان کے معاشرے کی ایک روایت بن گیا۔ اس روایت کے تحت منگولیا کی نئی حکومت نے شزادوں' امراء اور قبائلی سرداروں کی شناخت کو ختم کر دیا۔ لیکن تاریخ کا دھارا اس وقت پھر واپس پلٹا کہ جب کمیونزم کا زوال ہوا۔ اس نے دوبارہ سے ماضی کو زندہ کر دیا اور وہ برانے ہیرو' حكمران اور امراء كه جو بھلا ديئے گئے تھے ' نے حالات ميں دوبارہ سے انسيں وهوند ڈھونڈ کر لایا گیا۔ ان میں سب سے بوا ہیرو چگیز خال ہے جس نے کہ تیرہویں صدی میں منگولوں کو تاریخی گمنامی سے نکال کر فاتح قوم بنا دیا تھا۔ اس کئے اب جب کہ منگولیا روس اور چین کے تبلط سے آزاد ہو چکا ہے تو اسے اپنی شاخت کی ضرورت ہے۔ اس شناخت کی تلاش میں وہ ماضی کی جانب جا رہا ہے۔ اس سلسلہ میں 1991ء میں متكوليا كى حكومت نے يه فيصله كياكه متكول اب اپنے خاندانی ناموں كو اختيار كر سكتے

ہیں۔ اس کا متیجہ یہ ہوا ہے کہ لوگ اب اپنی قبائلی اور خاندانی شاخت کو واپس لا رہے ہیں اور اپنے خاندانی شجروں کو جو انقلاب کے دوران ختم کر دیئے گئے تھے پھر سے تشکیل دے رہے ہیں۔

تاریخ کی مدد سے شناخت کی دو سری مثال خانہ بدوش (Gypsies) لوگوں کی ہے۔ گیری میک (Gary Yung) نے اس پس منظر کا ذکر کیا ہے کہ جو موجودہ حالات میں ان لوگوں کی طرف سے اپنے بھوے لوگوں کو جمع کرنے کا ہے باکہ ان کی شاخت تکروں میں نہ رہے ' بلکہ مل کر ایک قوم کی شناخت افقیار کر سکیں۔ یورپ میں اس وقت ان کی تعداد 12 ملیون ہے' لیکن یہ مشرقی و مغربی یورپ میں بکھرے ہوئے ہیں۔ آگرچہ ان کی رومانی (Romani) زبان ہے ' مگر اس کے لیجے اس قدر بدلے ہوئے ہیں کہ بیہ اس کے ذریعہ بات چیت نہیں کر سکتے ہیں 'مختلف ملکوں میں آباد ہونے کی وجہ سے ان کے آلیں کے روابط بھی ٹوٹ گئے ہیں' سرحدوں کی تقیم اور پابندیوں نے انہیں متحد کرنے میں رکاوٹیں پیدا کر دی ہیں۔ مگر موجودہ حالات میں انہیں اس بات کا احساس ہوا کہ اگر وہ مکروں میں بٹے رہے تو ان کی کوئی حیثیت نہیں ہو گی اس لئے ان کی شاخت کے لئے انہیں ایک قوم میں ڈھلنا ضروری ہے' کیونکہ موجودہ دور میں قوم کے حقوق اور قوم کی عزت ہوتی ہے الندا اس سال کی ابتداء میں (2000ء) چیکوسلاویہ کے شہر پراگ میں ان کی کانفرس ہوئی کہ جمال انہوں نے خود کو «بغیر ریاست اور علاقہ کے قوم" ہونے کا اعلان کر دیا۔ بغیر ریاست کے قوم ہونے کے سلسلہ میں ان کی ولیل یہ ہے کہ موجودہ دور میں حالات جس تیزی سے بدل رہے ہیں' ان میں قوی ریاست کا تصور ختم ہو رہا ہے سرحدیں ٹوٹ رہی ہیں اور لوگوں کی آمدورفت ایک سے دوسرے ملکوں میں آسان ہو گئی ہے' اس لئے "قوم بغیر قوی ریاست" کے ایک بھترین حل ہے۔ بحیثیت خانہ بدوش اور جیبی کے' ان کی شاخت ایک ہزار سال سے موجود ہے' جب سے کہ انہوں نے ہندوستان چھوڑا اور پورپ میں بکھر گئے۔ اپنی تاریخی رویات کے سمارے میہ زندہ رہے' اگرچہ میہ کئی ملکوں میں بکھرے ہوئے ہیں' ان کی تعداد بھی کم ہے' مگر اس کے باوجود یہ دو سری قوموں میں ضم ہو کر

ختم نہیں ہوئے بلکہ اپنی پیچان کو قائم رکھا۔ اور بیر اس لئے ممکن ہوا کہ ان میں اپنے تاریخی وجود کا احساس شدت کے ساتھ موجود ہے۔

(2)

اکثر ملکوں میں کہ جمال قومی اور علاقائی فرق بہت زیادہ ہو اور زبان یا جغرافیائی لحاظ سے علاقوں کی اپنی علیحدہ شاخت ہو وہاں قومی اور علاقائی تاریخوں میں تصاوم ہو جاتا ہے۔ اس کی ایک مثال اسپین ہے کہ جس پر ایما ڈیلے (Emma Daly) نے اپنی ایک مضمون میں روشنی ڈائی ہے۔ اسپین کی "رائل آکیڈی آف ہسٹری" کی ایک رپورٹ میں اس بات کی شکایت کی گئی ہے کہ تاریخ کا مضمون بہت زیادہ علاقائی ہو گیا ہے کہ جس کی وجہ سے طالب علمون میں مشترکہ ماضی کا احساس ختم ہو گیا ہے۔ اس کی مثال دیتے ہوئے رپورٹ میں کما گیا ہے کہ گلیشیا (Galacia) کے صوبہ میں تاریخ کی مضاب کی کتابوں میں اسپین کی دو سری ری پبک پر صرف 22 سطریں ہیں جب کہ خانہ جسکی اور فراکلو کی آمریت پر 22 صفحات ہیں کہ جن میں ان تبدیلیوں کی تفصیل ہے کہ کلیشیا میں اس دوران ہو کیں۔

رپورٹ میں سب سے زیادہ تقید باسک (Basque) کے علاقہ اور وہاں پڑھائی جانے والی نصاب کی کتابوں پر ہے۔ یہ کتابیں باسک زبان میں ہیں' اور نسل پر تی کے جذبات سے بھری ہوئی ہیں۔ ان میں جو پیغام دیا گیا ہے وہ باسک کی قوم پر ستی اس کی علیحدگی اور اس کی نسلی برتری کا ہے۔

لیکن اسپین کی تاریخ کو مسخ کرنے کی روایات بردی پرانی ہیں۔ امپیریل اسپین کے دور میں جو تاریخ لکھی گئی اس میں صرف ایک ہی سچائی ہوتی تھی۔ باسک اور کیطان (Catalan) کی زبانیں بولنا ممنوع تھا اور نہ ہی ان علاقوں کی تاریخ پڑھائی جاتی تھی۔ 1978ء کے دستور میں اسپین کو ''قوموں کی ایک قوم'' قرار دیا گیا اور 17 علاقوں کو صوبائی خود مختاری دی گئی اس اجازت کے ساتھ کہ وہ اپنا نصاب تشکیل دے سکتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ صوبائی اور علاقائی نصاب کی تیاب مرکز (میڈرڈ) سے مختلف ہو

كئير - اس كا اثريه مواكه علاقائي شاخت مين البين غائب مو كيا-

اس رپورٹ پر علاقائی مورخوں اور دانشورں نے سخت تقید کی ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ یہ ایک پرانی دلیل ہے اور اس بات کا شبوت ہے کہ اسین اپنے اندر رہنے والی دوسری قوموں کے مزاج اور خصوصیات سے واقف نہیں ہے۔ ایک دانشور کا کہنا ہے کہ : "مجھے معلوم ہے کہ جب میرے بچ تاریخ پڑھیں گے تو انہیں جھوٹ پڑھایا جائے گا۔ اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ وہ علاقائی قوم پرستی کا جھوٹ پڑھیں یا اسپین کا جھوٹ پڑھیں یا اسپین کا جھو جو چیز تکلیف پہنچاتی ہے وہ یہ کہ یہ میرے نیکس کے بیسہ پر ہوتا ہے۔"

(3)

ملکوں کی تاریخ میں اندرونی اور بیرونی بحران آتے رہتے ہیں۔ تاریخ میں ان کا تذکرہ طبقات کے مفادات کے تحت ہو تا ہے۔ اگر اندرونی بحرانوں کی ذمہ داری حکمراں طبقول پر آتی ہے تو ان کی کوشش ہوتی ہے کہ واقعات کو ان کی خواہش و مرضی اور مفادات کے تحت بیان کیا جائے باکہ وہ ذمہ داری سے نیج سکیں۔ یمی صورت بیرونی بحرانوں کی ہوتی ہے۔ مثلاً جنگ کی صورت میں یہ سوال ہمیشہ سے ہو تا ہے کہ اس کا ومہ دار کون تھا؟ کہلی جنگ عظیم کی ومہ داری یورپی قوم ایک دوسر پر رکھتی ہے۔ دوسری جنگ عظیم میں بھی جو کچھ ہوا تو فاتح قوموں نے اپی غلطیوں اور ذمہ واربوں کو چھپا کر سارا الزام شکست خوردہ قوموں پر رکھ دیا۔ جنگ کے زمانہ میں جو کچھ مظالم جلیان اور جرمنی نے مفتوحہ قوموں پر کئے ان کو تفصیل سے بیان کیا گیا۔ جرمنی نے تو جنگ کی ذمہ داری کو تشلیم کر لیا اور اس کے معاشرے میں "احساس جرم" پوری طرح سے ہے' گرجب جلیان پر وو ایٹم بم گرائے گئے تو ان کی تاہی نے جلیان کے ان مظالم کو جو اس نے چین 'کوریا یا سنگابور میں کئے تھے ان کو پس منظر میں ڈال دیا۔ خاص طور سے جلیان میں یہ کوشش ہوئی کہ تاریخ سے ان واقعات کو یا تو نکال دیا جائے یا اس طرح سے لکھا جائے کہ ان واقعات کے اثرات کم سے کم معلوم ہوں۔

لیکن تاریخ صرف جلیان میں ہی نہیں لکھی جا رہی ہے اس عمل میں چین کوریا

اور دو سرے جنوب مشرق کے ممالک بھی شامل ہیں کہ جنہوں نے جلیانی امپیریل ازم کی انیت برداشت کی ہے اس لئے وہ یہ مطابہ کرتے ہیں کہ جلیان کو دو سری جنگ عظیم کے واقعات کو نہ تو چھپانا چاہیے اور نہ مسخ کرنا چاہیے بلکہ ان سے اپنے معاشرے کو آگاہ کرنا چاہیے۔ خاص طور سے تاریخ کی نصاب کی کتابوں کو صحیح واقعات کی روشنی میں لکھنا چاہیے۔ ان میں سے جو اہم واقعات ہیں وہ کوریا کی ان عورتوں سے متعلق ہیں کہ جنہیں جلیانی فوجیوں کی جنسی تسکین کے لئے زبردسی کیمیوں میں رکھا گیا تھا۔ ایک اندازے کے مطابق ان کی تعداد تقریباً دو لاکھ تھی۔ دائیں بازو کے مورخوں کا کہنا ہے کہ اس کی پوری طرح سے شادت نہیں ملتی ہے کہ جلیانی فوج نے کوریا کی عورتوں کو زبردسی کیمپ میں رکھ کر انہیں جنسی آسودگی کے لئے استعمال کیا۔ لیکن بعد میں شادتوں کی بنیاد پر جلیان حکومت نے اس بات کو تسلیم کر لیا کہ ان کی فوج نے ان عورتوں کو ان کی مرضی کے خلاف استعمال کیا اس کے بعد سے یہ موضوع نصاب کی کتابوں میں شامل کر لیا گیا۔

اس طرح سے جب جلیان کی تاریخ کی کتابوں میں دو سرے ملکوں میں "مملہ" کو " بیش قدمی" کہا گیا تو اس پر چین اور کوریا نے سخت اجتماع کیا۔

اور ملکوں کی طرح اس وقت جلپان میں بھی تاریخ دائیں اور بائیں نظریات کے درمیان بی ہوئی ہے۔ دائیں بازو کے مورخوں کا کہنا ہے کہ اگر تاریخ میں جاپان پر الزامات لگائے گئے اور اسے احساس جرم میں رکھا گیا تو اس سے اس کی عزت و فخر میں کی آ جائے گی۔ تاریخ کا کام ہے کہ قوم میں حب الوطنی اور عظمت کے احساسات کو پیدا کرے نہ کہ اس میں احساس کمتری کو فروغ دے۔ اس کے مقابلہ میں بائیں بازو کے مورخوں کا کہنا ہے کہ جلپانی قوم کو اپنی غلطیوں ار جرائم کا اعتراف کرنا چاہیے تاکہ وہ دوبارہ سے حب الوطنی کے جذبہ اور قوی فخر و غرور میں مبتلا ہو کر سامراجی کردار کو افتتار نہ کرے۔

(4)

تاریخ کا مضمون ان ملکول میں متاثر ہو تا ہے کہ جمال فوجی حکومتیں آتی جاتی رہتی

ہیں۔ جمہوری دور اور فرجی دور کو تاریخ میں کس طرح سے بیان کیا جائے؟ کیونکہ فرجی عکومت کے ختم ہونے کے بعد بھی اس کے حامی اہم اداروں میں رہتے ہیں اور وہ نہیں چاہتے کہ فرجی دور کے مظالم اور اس کی کمزوریوں یا ناکامیوں کو تاریخ میں لایا جائے۔ مثلاً چلی میں کہ جمال پنوچ، جمہوری حکومت کا تختہ الث کر اقتدار میں آیا اور طاقت میں آنے کے بعد اس نے بائیں بازو کے دانشوروں' استادوں' صحافیوں اور کارکنوں کا قتل عام کیا۔ تو یہ واقعات اس وقت تک کہ جب وہ اقتدار میں تھا نصاب کی کارکنوں کا قتل عام کیا۔ تو یہ واقعات اس کے ریٹائر ہونے کے بعد بھی اس کے حامیوں نے تاریخ کی ترابوں میں ان واقعات کو نہیں آنے دیا۔ چلی کی تاریخ 1973ء میں آکر ختم ہو جاتی تھی۔

لیکن آہستہ آہستہ عوام کے دباؤ سے نئی حکومت اس بات پر مجبور ہوئی کہ وہ 1973ء سے 1990ء کے واقعات کو نصاب کی کتابوں میں شائل کرے۔ اگرچہ اس میں پنوچے کے دور کے پورے واقعات تو نہیں ہیں لیکن پھر بھی سابی قیدیوں کو جو اذبیتی دی گئیں' لوگوں کو غائب کیا گیا اور سزائیں دی گئیں' ان کا ذکر ہے اس پر دائیں بازو کے لوگ سخت ناراض ہیں۔ ان کا کمنا ہے کہ پنوچے نے جو کچھ کیا وہ ملک کو کمیونزم سے بچانے کے لئے کیا۔

پنوچ کی حکومت کی تاریخ کو نصاب کی کتابوں میں پڑھانا ایک دشوار مسئلہ ہے کیونکہ طالب علموں میں وہ نوجوان ہیں کہ جن کے والدین یا رشتہ داروں کا تعلق فوجی حکومت سے تھا اور وہ بھی ہیں کہ جن کے والدین یا رشتہ دار اس دور میں قتل ہوئے ، جیل میں رہے یا لاپتہ ہو گئے۔ ان حالات میں تاریخ کو کیسے اور کس طرح سے پڑھایا جائے ؟

اس کا متیجہ یہ نکاتا ہے کہ تاریخ ادھوری رہتی ہے۔ واقعات مسخ ہوتے رہتے ہیں۔ یا انہیں بالکل مٹا دیا جاتا ہے۔ لیکن جو خاندان فوجی حکومتوں کی اذیتوں سے گزرتے ہیں تاریخ ان کے سینوں اور زہنوں میں محفوظ رہتی ہے۔ اور ایک وقت وہ تحریر میں بھی آ جاتی ہے۔

ایک وقت تھا کہ جب ذرائع ابلاغ اسنے ترقی یافتہ نہیں تھے۔ اس وقت واقعات کو چھپایا بھی جا سکتا تھا اور بھلایا بھی۔ گر اب حالات بدل گئے ہیں۔ اب واقعات لوگوں کی آگھوں کے سامنے ہوتے ہیں اس لئے نہ تو انہیں جھٹلایا جا سکتا ہے اور نہ ہی مسنح کیا جاتا ہے۔ یہ واقعات تاریخ کا حصہ بن کر رہتے ہیں۔

(5)

تاریخ کی نصابی کتب حکومتوں کے بدلنے اور نظریات کے تبدیلی ہونے کے ساتھ ساتھ بدلتی رہی ہیں جنوبی افریقہ میں جب تک نسلی حکومت رہی وہاں نصاب کی کابوں میں سفید فام نسل کی برتری اور کالوں کی کمتری کو بیان کیا جاتا تھا۔ ایک کالے استاد کا کہنا تھا کہ اسے حکومت کے قوانین کے تحت یہ پڑھانا پڑھتا تھا کہ کالے رنگ کی اقوام سفید فاموں کے مقابلہ میں کمتر ہیں۔ لیکن صورت حال اس وقت بدل گئی کہ جب نسلی حکومت کا خاتمہ ہوا۔ اور نیکن منڈیلا کی رہنمائی میں کالوں کو اقدار میں شریک کیا گیا۔ اس کے ساتھ ہی وہ تمام نصاب کی کتابیں کورس سے خارج کر دی گئیں کہ جن میں اس کے ساتھ ہی وہ تمام نصاب کی کتابیں کورس سے خارج کر دی گئیں کہ جن میں سفید قوموں کی نسلی برتری کے نظریات سے اور افریقیوں کو غیر ممذب اور وحشی بتایا سفید قوموں کی نسلی برتری کے نظریات سے اور افریقیوں کو غیر ممذب اور وحشی بتایا تھا۔

نسل پرست حکومت کے اس دور میں افریقیوں کے ساتھ کیسا بر آؤ کیا گیا؟ یہ ماضی افریقیوں کے ساتھ کیسا بر آؤ کیا گیا؟ یہ ماضی افریقیوں کے لئے انتہاں ہیں کہ اس ماضی کی یادیں کمیں ان کے لئے انتہام کا باعث مسلم نہیں بن جائیں۔ ان حالات میں آریج کو کس طرح سے لکھا جائے کہ وہ بھی مطمئن ہوں کہ جنہوں نے اذبیتیں برداشت کی ہیں۔ اور وہ بھی کہ جو اب خوف زدہ ہیں؟

نسل پرست حکومت نے ساؤتھ افریقہ میں جس نظریہ کو متحکم کیا تھا اس میں افریقیوں کے لئے کوئی گنجائش نہیں تھی۔ انہیں یہ پڑھایا جاتا تھا کہ وہ کی بھی حالت میں سفید فام لوگوں کی برابری نہیں کر سکتے ہیں ان کا جو امیہ ان کتابوں میں ویا گیا تھا وہ یہ تھا کہ وہ مویثی چور اور سفید فام لوگوں کے قاتل ہیں۔ ان کتابوں میں افریقی کلچریا

تہذیب کے بارے میں کوئی ذکر نہیں ہو تا تھا۔ ساؤتھ افریقہ میں جو ہندوستانی ہیں ان کے بارے میں یہ امیج تھاکہ یہ لوگ تاجر اور کاروباری ہیں۔

سفید فام کو افریقیوں پر جو فتح ہوئی اسے تاریخ میں خداکی مدد اور عنایت سے تعبیر کیا گیا تھا اساتذہ کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ سرکاری نقطہ نظر سے ہٹ کر کچھ پڑھائیں۔ 1977ء میں ایک سفید فام استاد کو اس لئے جیل جانا پڑا کیونکہ اس نے سفید فاموں میں اور زولو قبیلہ سے 1838ء میں جو جنگ ہوئی تھی' اس میں ہونے والے مظالم کی نشاندہی کر دی تھی۔

اب تک ساؤتھ افریقہ کی تاریخ کو 1652ء سے شروع کیا جاتا تھا کہ جب سفید فام یمال آئے اس سے پہلے کی تاریخ کو بالکل نظرانداز کر دیا جاتا تھا۔ لیکن 1994ء کے بعد سے صورت حلا بدل گئ ہے، اب افریقی استاد نسل پرست حکومت کے عمد میں جن واقعات کو دبا دیا گیا تھا، انہیں تاریخ میں واپس لا رہے ہیں، ایک نئی تاریخ لکھی جا رہی ہے کہ جس میں افریقیوں کا ماضی ابھر کر آ رہا ہے۔

اگرچہ تاریخ کی اس تبدیلی نے سفید فام لوگوں کو پریشان کر دیا ہے گر حالات کے بدلنے کے ساتھ ہی وہ بھی محسوس کر رہے ہیں کہ ساؤتھ افریقہ کی تاریخ محض سفید فاموں کی نہیں ہے یہ افریقیوں کی بھی ہے کہ جو اس ملک میں ان سے پہلے سے آباد ہیں۔ ان کا بھی کلچر ہے جو اس پورے نو آبادیاتی دور میں ختم نہیں ہوا یہ نیا احساس آہستہ بڑھ رہا ہے ادر یمی آگے چل کر ان کے تاریخی شعور کو بدلے گا۔

# نئی تاریخ: ماضی اور مستقبل

#### پیٹربرک

تچپلی دو ایک دہائیوں میں مورخوں کی تعداد میں کافی اضافہ ہوا ہے۔ (۱) انیسویں صدی تک قومی تاریخ کہ جس کا تاریخ نولیی پر تسلط تھا وہ وفت کے ساتھ ٹوٹنا چلا گیا اور اب اسے عالمی تاریخ سے مقابلہ کرنا پڑ رہا ہے۔ صرف نیمی نہیں بلکہ مقامی تاریخ نے بھی اپنی اہمیت کو تتلیم کرا لیا ہے۔ (ایک وقت تھا کہ یہ قدیم چیزوں یا آثار کے عالموں اور شوقیہ محققوں کا شعبہ تھا) اب تاریخ تھیل کر کئی نئے شعبوں میں تقسیم ہو عی ہے۔ ان نے شعبوں کو علمی ' تاریخی طلق عزت و احترام کی جگه دے رہے ہیں مثلاً اب ساجی تاریخ معاشی تاریخ سے علیحدہ ہو کر خود مختار ہو گئی ہے۔ اس کے علاوہ لیبرکی اریخ شرول کی تاریخ اور دیمات کی تاریخ ارایخ کی وسعت کو ظاہر کر رہی ہیں۔ معاشی تاریخ نئی اور قدیم میں تقتیم ہو گئی ہے۔ 1950ء اور 1960ء کی دہائیوں میں پیدا ہونے والی معاشی تاریخ (وہ بھی اب تک ادھیر بن کی عمر میں پہنچ چکی ہے) کے بارے میں چونکہ کافی معلومات ہیں النوا اس پر اس جگه مزید بحث مناسب نہیں ہے۔ (2) معاثی تاریخ کے مورخوں کے ہاں بھی نقطہ نظری تبدیلی کو دیکھتے ہیں کہ جنہوں نے پیداوار سے زیادہ اب خرچ (Consumption) پر توجہ دینی شروع کر دی ہے۔ اس کی وجہ سے معاشی تاریخ کو ساجی اور ثقافتی تاریخ سے علیحدہ کرنا بڑا مشکل ہو گیا ہے۔ انظام و انفرام (Management) کی تاریخ ایک اور نئی تاریخ ہے جس کی وجہ سے اس میں' معاثی تاریخ اور انتظامیہ (Administration) کے درمیان سرحدیں قائم کرنا اور بھی زیادہ مشکل ہو گیا ہے۔ ایک اور خصوصیت کی حال ' پروپیکنڈا یا اشتہار بازی (Advertisement) کی تاریخ ہے کہ جو معاثی اور ذرائع ابلاغ کے در میان تذبذب کے عالم میں ہے کہ کمال جائے۔ اس وقت معاثی تاریخ کی اپنی شناخت سخت خطرے

میں ہے 'کیونکہ اس کی صدود میں 'یا اس تسلط میں ایک اور تاریخ آ رہی ہے جو کہ ابھی نئی بھی ہے 'اور اس میں توانائی اور جذبہ بھی ہے یعنی ماحولیات کی تاریخ 'یہ بھی معاشی تاریخ ہی کا ایک حصہ ہوا کرتی تھی۔

سیای تاریخ بھی تقسیم ہو بھی ہے۔ یہ صرف اوپر اور فجل سطح کے لیول پر ہی تقسیم نہیں ہوتی ہے۔ بلکہ اس میں وہ مورخ ہیں کہ جو کومت کے مرکز اور اس کی تاریخ ہے دلیجی رکھتے ہیں' اور وہ مورخ بھی ہیں کہ جو نجلی سطح کی سیاست کو اپنا موضوع بنائے ہوئے ہیں۔ اب سیاست کا مفہوم وسیع ہو چکا ہے اور مورخ (ان میں مائیکل فوکو اور دو سرے نظراتی مورخ شامل ہیں) اب فیکٹریوں' اسکولوں' اور یماں تک کہ خاندانوں میں جو تسلط و اقتدار کے جھڑے ہوتے ہیں ان کو اپنا موضوع بنا لیا ہے۔ اس وسعت کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ سیاس تاریخ کی شاخت ، کران کا شکار ہے۔ اگر اس کو سلیم کر لیا جائے کہ سیاست ہر جگہ اور ہر طرف موجود ہے تو پھر سیاسی تاریخ کی علیحدہ شاخت کی کیا ضرورت ہے۔ (3) اس قسم کے مسئلہ سے کلچرل تاریخ بھی دوچار ہے۔ شاخت کی کیا ضرورت ہے۔ (3) اس قسم کے مسئلہ سے کلچرل تاریخ بھی دوچار ہے۔ اور اگر اس کی روایتی تعریف کی جائے کہ آرٹ اور موسیقی کس طرح سے مل کر کلچر کی کی روایتی تعریف کی جائے کہ آرٹ اور شکل میں ابھرتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ہوتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ابھرتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ہیں ہوتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ہوتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ہوتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ہوتی ہے۔ ان دو تعریفوں کی وجہ سے کلچرل تاریخ بھی شاخت کے بحان میں ہوتی ہے۔

اس وقت جب کہ عالمی صورت حال بدل رہی ہے۔ ایک طرف اس میں اتحاد ہے تو دوسری طرف یہ بھر بھی رہی ہے ' الغذا ان حالات میں صورت حال کے تجزیہ کے لئے نئی فہم اور سمجھ کو استعال کرنا ہو گا۔ اس لئے جب ''نئی تاریخ'' کا نظریہ ابھر آ ہے تو سوال یہ ہو تا ہے کہ یہ کس قدر نئی ہے۔ کیا یہ ایک وقتی ابھار ہے یا طویل دورانیہ میں پیدا ہونے والا رجان؟ کیا یہ اس قابل ہے کہ یہ روایتی تاریخ کی جگہ لے سکے' یا دونوں رقیب باہم مل کر رہ بھی سکیں گے؟ (4)

نئ تاریخ کیاہے؟

"نئ تاريخ" كى اصطلاح فرانس ميس زياده جانى پيچانى ہے كه جمال قرون وسطى كى

تاریخ کے مشہور مورخ ٹراک لوگوف (Jacque Le Goff) نے اس عنوان سے

تاریخ کے مقالات پر مشمل ایک کتاب کو ایڈٹ کیا ہے اس نے مزید تین جلدوں میں

"نے مسائل" نئی اپروچیز (Appraches) اور نئے مقاصد پر مقالات شائع کئے ہیں۔
(5) اس کو ذہن میں رکھتے ہوئے کہا جا سکتا ہے کہ نئی تاریخ کیا ہے؟ یہ وہ تاریخ ہے کہ
جو فرانس میں بنی ہے۔ ایک ایسے ملک میں جو نئے فیشن 'نئے نئے رومان' اور اس کے
ذکر کی ضرورت تو نہیں' مگر نئے نئے کھانوں کی وجہ سے مشہور ہے۔ اور زیادہ وضاحت
کی جائے تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ وہ تاریخ ہے کہ جو آنلز مکتبہ فکر سے وابستہ ہے جو
کہ معیشت' معاشرہ' اور تہذیب کے موضوعات پر مشمل ایک جزل نکالتے ہیں۔

جب ہم دوبارہ سے یہ سوال دہراتے ہیں کہ نئی تاریخ کیا ہے؟ تو اس کا کوئی مثبت ہواب دینا آسان نہیں ہے۔ لیکن اس کو اس طرح سے بیان کیا جا سکتا ہے کہ نئی تاریخ کمل تاریخ (Total History) یا سافتیاتی (Structural) تاریخ ہے۔ اس مسئلہ کو سلجھانا ایبا ہی ہے کہ جیسے کہ قرون وسطیٰ کے علماء کے لئے یہ مشکل تھا کہ وہ خدا کے بارے میں تعریف کر سکیں کہ وہ کیا تھا۔ اس لئے بہتر ہو گا کہ نئی تاریخ کی تعریف میں سے کہ جائے کہ یہ کیا نہیں ہے اور اس کے حامی کس کی مخالفت کرتے ہیں۔

نی تاریخ دراصل روایق تاریخ کے روعمل اور اس کے قائم شدہ فریم ورک کی مخالفت کرتے ہوئے کھی گئے۔ اس مفید' گر غیر واضح اصطلاح کو سائنس کے ایک امریکی مورخ ٹامس کون (Thomas Kuhn) نے مقبول بنایا۔ (6) روایق تاریخ نولی کو آگر مشہور جرمن مورخ لیو پولڈ فون رائے (1886-1795) کے نام پر ''را نکین تاریخ'' کما جائے تو بے جانہ ہو گا۔ آگرچہ اس کے حامیوں کے مقابلہ میں شاید خود اس کو یہ اصطلاح پند نہ ہو۔ (جیسے کہ مارکس مارکسٹ نہیں تھا۔ اس طرح رائے را نکین نہیں اصطلاح پند نہ ہو۔ (جیسے کہ مارکس مارکسٹ نہیں تھا۔ اس طرح رائے را نکین نہیں تھا) لیکن ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ تاریخ کو سمجھنے کا ایک عام فہم طریقہ ہے۔ ہم اس کی تحریف تو نہیں کرتے گر اتنا ضرور کہتے ہیں کہہ ماضی کی دریافت کرنے والے دو سرے نظریات کے مقابلہ میں' یہ تاریخ کو محض سمجھنے کی کوشش نہیں کرتا ہے بلکہ اس میں علی کردار ادا کرتا ہے۔ مزید وضاحت کے لئے قدیم اور نئی تاریخ کے درمیان جو سات تضادات ہیں' ہم ان کو بیان کرتے ہیں۔

1- تاریخ کے روایق وُھانچہ یا وائرے میں اس کا تعلق سیاست سے ہوتا ہے۔
کمبرج یونیورٹی میں تاریخ کے پروفیسر سر جان سیلے (Sir John Seeley) کے الفاظ میں
"تاریخ ماضی کی سیاست ہے اور سیاست زمانہ حال کی تاریخ ہے۔" سیاست کا تعلق ریاست سے ہوتا ہے الفاظ وہ سرے لفظوں میں ہم کمہ سکتے ہیں کہ یہ مقامی سے زیادہ قومی اور بین الاقوامی ہوتی ہے۔ یہ چرچ کی تاریخ کو بحثیت ایک اوارے کے اپنی وائرے میں شامل کرتی ہے۔ جیسا کہ ایک جرمن فوجی مفکر کارل فون کلاؤزے وٹو دائرے میں شامل کرتی ہے۔ جیسا کہ ایک جرمن فوجی مفکر کارل فون کلاؤزے وٹو دائرے میں شامل کرتی ہے۔ جیسا کہ ایک جرمن فوجی مفکر کارل فون کلاؤزے وٹو ایک میں جیسی کہ آرٹ کی دو سری اقسام میں جیسی کہ آرٹ کی تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے بالکل خارج نہیں کیا جاتا ہے تاریخ نولی سے تاریخ ن

اس کے برعکس نئی تاریخ تمام انسانی سرگرمیوں کو اپنے دائرہ عمل میں سمیٹ لیتی ہے۔ ہر چیز کی اپنی تاریخ ہوتی ہے۔ جیسا کہ ہے۔ بی۔ ایس، ہالڈن (J. B. S. Haldane) جو کہ ایک سائنس دان تھا، اس نے کما تھا کہ ہر چیز کا ماضی ہو تا ہے جس کی تشکیل کر کے اسے جامع ماضی کا حصہ بنایا جا سکتا ہے۔ (7) ہے اس مکمل یا جامع تاریخ (Total History) کے زمرے میں آ جا تا ہے کہ جس سے آنلز والوں کو جامع تاریخ (گاؤ ہے۔ اس صدی کے شروع میں نظریات و افکار کی تاریخ کا عروج ہوا۔ پچھلے تاریخ سے ہم ایسے موضوعات پر تاریخ کی تحقیقات کو دیکھ رہے ہیں کہ جن کو اس سے پہلے تاریخ سے باہر سمجھا جا تا تھا، مثلاً بچپن، موت، جنون، آب و ہوا، خوشبو و بدیو، گندگی اور صفائی، اشارے، جمم، عور تیں، پرھائی، بول چال، اور یمال تک کہ خاموثی۔ گندگی اور صفائی، اشارے، جمم، عور تیں، پرھائی، بول چال، اور یمال تک کہ خاموثی۔ (8) ایک زمانہ میں کچھ چیزوں، قدروں، یا اواروں کے بارے میں سے خیال تھا کہ سے تبدیل نہیں ہوتے ہیں، لیکن اب سے طابت ہو گیا ہے کہ زمان و مکان میں رہتے ہوئے ہوئے رہے ہیں۔

نئ تاریخ میں کلچر کے عضر کا جو کردار ہے' مناسب ہے کہ اس کے بارے میں وضاحت کی جائے۔ اس تاریخ کی نظریاتی یا فلسفیانہ بنیاد سے کہ حقیقت ساجی اور ثقافتی عمل کا حصہ ہو تا ہے۔ اس کی وجہ سے بیہ اس روایتی فرق کو کم کرتی ہے کہ جو تاریخ میں مرکز اور اطراف کے تعلق سے چلا آتا ہے۔

2- دوسری اہم بات یہ ہے کہ روایق مورخ تاریخ کو واقعات کا بیان (Narrative) سجھتے ہیں۔ جبکہ نئ تاریخ تغیر و ساخت اور بناوٹ کے تجزیہ کو اہم قرار دیت ہے۔ ہمارے زمانہ کی مشہور کتاب جو بروؤل نے "بح روم" پر لکھی اس میں وہ واقعاتی تاریخ کو مسرد کرتا ہے اور کتا ہے کہ یہ ایبا ہی ہے جیسے کہ سمندر کی موہوں کے اوپر جماگ ہوتے ہیں۔ (9) اس کے نزدیک معاشی اور ساجی تبدیلیاں جو ایک طویل دورانیہ میں وقوع پذیر ہوتی ہیں' اور جغرافیائی و تاریخی تبدیلیاں جو وقت کے وسیع حصہ میں سرگرم عمل رہتی ہیں' یہ وہ عناصر ہیں کہ جن پر غور کرنا چاہئے۔ اگرچہ اب نظم نظر پر اعتراضات ہونے گئے ہیں اور یہ کما جانے لگا ہے کہ واقعات کو اس طرح آسانی سے مسترد نہیں کیا جا سکتا ہے' لیکن مختلف روایات اور اداروں کی ساخت طرح آسانی سے مسترد نہیں کیا جا سکتا ہے' لیکن مختلف روایات اور اداروں کی ساخت

5- روایتی تاریخ کا تیسرا اہم کتہ یہ ہے کہ یہ حکراں طبقوں یا اوپر کی سطح (from above) کی تاریخ کو پیش کرتی ہے اور ہیشہ عظیم افراد کے عظیم کارناموں کو بیان کرتی ہے جن میں سیاستدان' جزلز' اور کبھی کبھی چرچ کے اعلیٰ عمدیدار ہوتے ہیں۔ ان کے علاوہ دو سرے لوگوں کو تاریخ میں بہت ہی معمولی مقام دیا جاتا ہے۔ اس کا اندازہ اس ردعمل سے ہوتا ہے کہ جو اس رجان کے خلاف ابھرا۔ جب مشہور روسی کھاری ا کلفنڈر پشکن کسانوں کی بغاوت اور ان کے لیڈر پگاچوف کے بارے میں لکھ رہا تھا تو زار کولس نے بری حقارت سے کہا تھا ''اس قتم کے آدمی کی تو کوئی تاریخ نہیں ہوتی ہے'' 1950ء کی دہائی میں جب ایک برطانوی مورخ نے فرانسیمی انقلاب میں مقبول عام تحریک پر اپنا تھیس لکھا تو اس کے ایک مسحن نے اس سے سوال کیا کہ: مقبول عام تحریک پر اپنا تھیس لکھا تو اس کے ایک مسحن نے اس سے سوال کیا کہ: مقبول عام تحریک پر اپنا تھیس لکھا تو اس کے ایک مسحن نے اس سے سوال کیا کہ: مقبول عام تحریک پر اپنا تھیس لکھا تو اس کے ایک مسحن نے اس سے سوال کیا کہ: مقبول عام تحریک پر اپنا تھیس کھا تو اس کے ایک مسحن نے اس سے سوال کیا کہ: ''تم ان الغیروں کے بارے میں جاننے کے لئے کیوں پریشان ہو۔'' (10)

اس کے مقابلہ میں اب ایسے مورخوں کی بردی تعداد ہے کہ جو مخلی سطح کی تاریخ سے دلچیسی رکھتے ہیں۔ یعنی عام لوگوں کے نقطہ نظر کو سمجھنا اور ان کے تجربات کی روشنی میں ساجی تبدیلی کے عمل کا تجزیہ کرنا۔ اس دلچیسی کی وجہ سے مقبول کلچراور اس کی تاریخ پر اب کانی توجہ دی گئی ہے۔ جو مورخ چرچ کی تاریخ لکھ رہے ہیں اب وہ اس کے اوپری اور مجلی سطح دونوں پہلوؤں کو دکھ رہے ہیں۔ (۱۱) وہ مورخ کہ جو اب تک زہنی و دانشوری کی تاریخ لکھ رہے تھے انہوں نے بھی اپنی توجہ عظیم کتابوں' یا عظیم نظریات سے ہٹ کر' جو ان کے لئے عظیم افراد کے مساوی تھیں' اب لوگوں کی اجتماعی ذہنیت' یا زبان اور بحث و مباحثہ کے پہلوؤں پر شحقیق کر رہے ہیں۔ زبان کے سلسلہ میں ان کا نقطہ نظریہ ہے کہ کیا عام لوگوں کی بول چال اور زبان کو دیکھا جائے۔ یا علماء کی زبان کو۔ (12)

4- دونوں کے درمیان چوتھا فرق ہیہ ہے کہ روایق تاریخ میں دستاویزات کو اہمیت دی جاتی ہے۔ رائے کا ایک کارنامہ ہیہ ہے کہ اس نے تاریخی بیانات کی کمزوریوں کو اجاگر کرکے اس پر زور دیا کہ سرکاری دستاویزات' جو کہ آرکائیوز میں محفوظ ہیں' ان پر بھروسہ کرنا چاہئے۔ اس کے اس کارنامہ کی ہیہ قیمت ہوئی کہ تاریخ کی دو سری شادتوں کو نظر انداز کر دیا گیا۔ تحریری تاریخ سے پہلے کے دور کو ''قبل از تاریخ'' کمہ کر مسترو کر دیا گیا۔ لیکن دو سری طرف نجل سطح کے نقطہ نظر سے لکھی جانے والی تاریخ اس قشم کی دستاویزات کی کمزوری کو سامنے لاتی ہے۔ سرکاری دستاویزات بسرحال سرکاری نقطہ نظر کی ترجمانی کرتی ہیں۔ اگر باغیوں' مخرفوں' اور مخالفوں کے بارے میں تاریخ کھنی ہو تو ان دستاویزات کے علاوہ دو سرے ماخذوں کو تلاش کرنا ہو گا۔

بسرحال یہ ایک حقیقت ہے اگر آج کے مورخوں کو انسانی سرگرمیوں کی مختلف جمعوں پر شخقیق کرنی ہے تو اپنے سابقہ مورخوں کے مقابلہ میں انہیں مختلف قسم کے ماخذوں کو تاریخ کی تشکیل کے لئے استعال کرنا ہو گا۔ اس قسم کی شہادتوں میں کچھ تو تحریری اور نظر آنے والی ہوتی ہیں اور اعداد و شار کے ذریعہ بھی نتائج اخذ کئے جا سختیں، مثلاً کاروباری نفع و نقصان کی میزائیں، اور ووٹ دینے والوں کی تعداد وغیرہ ہیں، مثلاً کاروباری نفع و نقصان کی میزائیں، اور ووٹ دینے والوں کی تعداد وغیرہ نوع اور 1960ء کی دہائیوں میں کو انتیائیو (Quantitative) تاریخ کا عروج کا زمانہ تھا (کسی چیز کا انداز کسی پیانہ سے کیا جائے) اور یہ دعویٰ کیا جاتا تھا کہ تاریخ کو اس بیانہ پر لکھا جا سکتا ہے۔ لیکن اس رجان کے خلاف ردعمل ہوا، لیکن یہ کسی نہ کسی طرح سے تاریخ میں جاری ہو، مثلاً برطانیہ میں "تاریخ اور کمپیوٹنگ" کے نام

سے ایک ایسوس ایشن 1987ء میں قائم ہو چکی ہے۔

5- اس روایتی فریم ورک کے تخت جس کو مفکر اور مورخ آر۔ جی۔ کولنگ وؤ نے اپنے نقطہ نظر سے یادگار بنا دیا ہے وہ یہ سوال ہے کہ جب ایک مورخ یہ سوال کرتا ہے کہ بروٹس نے بیزر کو کیوں قتل کیا؟ تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے۔ "بروٹس نے کیا سوچا تھا؟" کہ جس کی وجہ سے اسے یہ فیصلہ کرنا پڑا کہ وہ بیزر کے خنجر گھونے؟" (13) تاریخی وضاحت و تشریح کے اس ماڈل موجودہ دور کے مورخوں نے کئی وجوہات کی بنا پر چیلنج کیا ہے کیونکہ اس میں مورخوں کے جانب سے اٹھائے گئے وجوہات کی بنا پر چیلنج کیا ہے کیونکہ اس میں مورخوں کے جانب سے اٹھائے گئے سوالات کے جوابات نہیں ملتے ہیں جو کہ اجتماعی تحریکیں اور انظرادی عمل اور واقعات کے بارے میں ہیں۔

مثلاً یہ سوال کہ آخر کیوں سولہویں صدی میں اسپین میں چیزوں کی قیمتیں بردھ گئیں؟ معاثی تاریخ کے مورخوں کو اس سوال کا جواب کولنگ وؤ کے ماؤل میں نہیں ملا ہے' بلکہ وہ اس کا جواب چاندی در آمد' آبادی کے بردھنے اور اس قتم کی دو سرے متعلقہ وجوہات میں ڈھونڈتے ہیں۔ فرنانڈ بروڈل کی مشہور کتاب "سولہویں صدی کے بخر روم" پر جو کہ 1949ء میں چھپی' اس میں تیسرے اور آخری حصہ میں وہ تاریخی واقعات کا ذکر کرتا ہے اور اس قتم کے سوالات اٹھاتا ہے کہ جن کا کولنگ وؤ کے نقطہ نظر سے بہت دور کا واسطہ ہے' لیکن یہاں بھی مصنف بالکل مختلف قتم کے جوابات دیتا ہے' اس میں بھی وہ اپنے ہیرو فلپ دوم کی ان دشواریوں کا ذکر کرتا ہے کہ جس کی وجہ سے اپنے عمد میں وہ تاریخی عمل کو متاثر نہیں کر سکا۔ (14)

6- روایتی پیرن میں تاریخ معروضی ہے۔ مورخ کا کام یہ ہے کہ قاری کو واقعات پہنچا دے 'یا بقول رائے یہ بتائے کہ ''حقیقاً واقعہ کس طرح سے پیش آیا'' یعنی مورخ آنے والی نسلوں کو بغیر کمی تعصب اور پند و تاپند کے صحیح طلات سے آگاہ کرے۔ لارڈ ایکٹن نے جب ''کمبرج ماڈرن ہسٹری'' میں مقالات لکھنے والے مورخوں کو 1902ء میں جو خط لکھا تو اس میں یہ خواہش ظاہر کی تھی کہ ''ہم جب واٹرلو پر تکھیں تو وہ فرانسیی' انگریزوں' جرمنوں' ڈچوں سب کو کیسال طور پر مطمئن کر دے؟ اور قاری کے لئے یہ معلوم کرنا مشکل ہو کہ کمال ایک مورخ نے اپنا مقالہ ختم کیا ہے اور کمال

سے دو سرے نے شروع کیا ہے۔" (15)

آج اس فتم کے نقطہ نظر کو غیر حقیق مانا جاتا ہے۔ اگرچہ ہم اس بات کی پوری کوشش کرتے ہیں کہ رنگ نسل نہ ہمب اور جنس کے تعقبات سے خود کو بالاتر رکھیں کیکن ہم اس بات پر مجبور ہوتے ہیں کہ ماضی کو کسی ایک خاص نقطہ نظر سے دیکھیں۔ تاریخی تحریوں میں ثقافتی اضافیت کیا اس کی گونا گوں انواع بھی اس کا ایک حصہ بن جاتی ہیں ہمارا ذہن حقیقت کو بلا کسی واسطہ کے تتلیم نہیں کرتا ہے۔ ہم اس دنیا کو روایات اقدار مصوبوں اور رسی سلموں کے ایک نیٹ ورک سے سجھتے ہیں کہ جن میں ایک کلچر دو سرے کلچر سے مختلف ہوتا ہے اس لئے ہمارے لئے کسی خشاف نقطہ ہائے گئے ہیں وقت سمجھتا زیادہ آسان ہو جاتا ہے کہ جب مخالف نقطہ ہائے نظر ہمارے سامنے آئے نہ کہ ا کیکشن کے فارمولے کے تحت کہ جس میں محض اتفاق رائے ہو۔ اس لئے ہم تاریخ کے مثانی تصور سے کہ جس میں ہم آہنگ تاریخ کی آواز رائیں ہو۔ اس لئے ہم تاریخ کے مثانی تصور سے کہ جس میں ہم آہنگ تاریخ کی آواز رائیں ہوں۔ (16)

رائے کی مثالی تاریخ پیشہ ور مورخوں کے لئے تھی۔ انیسویں صدی میں تاریخ کو ایک پروفیشن بنا لیا گیا تھا۔ یو نیورسٹیوں میں اس کے شعبے تھے۔ اس کے مخصوص جرنلز تھے جیسے جرمنی میں "تاریخی جرئل" برطانیہ میں "انگاش سٹاریکل ریویو" اس وقت کے مشہور مورخ بھی پروفیشنل تھے 'سوائے ایک استثنا کے' وہ فرانسیی مورخ فلپ آریز (Philippe Aries) تھا کہ جو خود کو "اتواری مورخ" کہا کرتا تھا۔ آئلز مکتبہ فکر کے مورخوں کا ایک کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے یہ فابت کر دیا کہ جس طرح سیای تاریخ کو رائے کے معیار پر تھا جا سکتا ہے' اس طرح سے ساجی' ثقافی اور معاثی تاریخوں کو بھی اعلیٰ معیار پر تھا جا سکتا ہے۔

اس سلسلہ میں انہوں نے انسانی سرگرمیوں کی وسعت کو دیکھتے ہوئے دوسرے علوم سے تعاون و استفادہ کیا جیسے علم بشریات معاشیات اسانی تقید نفیات اور سائنس کے مورخ جو اب تک علیحدہ علیحدہ تھ وہ بھی ان کے رابطہ میں آگئے ہیں۔ پیلی سطح کی تاریخ جو اس جذبہ کا اظہار ہے کہ ماضی

کے بارے میں عام لوگوں کے نقطہ نظر کو سامنے لایا جائے' اس نقطہ نظر کو بھی نئی تاریخ کے مورخوں نے اپنا لیاہے۔ (17) اور کے مورخوں نے اپنا لیاہے۔ (17) اور کی کھھ زبانی تاریخ کے بارے میں بھی کہا جا سکتا ہے۔ للذا اس طعمن میں بھی کہا جا سکتا ہے۔ للذا اس طعمن میں بھی کہا جا سکتا ہے کہ اختلاف رائے نئی تاریخ کا جو ہرہے۔

# نئ تاریخ کتنی نئ ہے

وہ کون ہے کہ جس نے نئی تاریخ کو ایجاد یا دریافت کیا؟ اس کا ظہور 1970ء اور 1980ء کی دہائیوں میں ہوا کہ جب روایق تاریخ اور اس کے خاکہ و فریم ورک کے خلاف پوری دنیا میں ایک روعمل ہوا جس کے بتیجہ میں جلپان' ہندوستان' لاطبی امریکہ اور دو سرے ملکوں کے مورخوں نے نئے نقطہ نظر کے بارے میں سوچنا شروع کر دیا۔ لیکن ذہن میں یہ رکھنا ضروری ہے کہ ان دو دہائیوں میں تاریخ نولی میں جو تبدیلیاں آئیں وہ ایک طویل دورانیہ میں پیدا ہونے والے رحجانات تھے۔

بہت سے لوگوں کے خیال میں نئی تاریخ کے بانی لوسین فیبر اور مارک بلوخ ہیں کہ جنہوں نے 1929ء میں آنلز مکتبہ فکر کی بنیاد ڈالی ناکہ اس کے ذریعہ اپنی نئی اوپر ج کو روشناس کرا سکیں' اس کے بعد آنے والی نسل میں فرنانڈ بروڈل تھا جس نے اسے آگے بردھایا۔ درحقیقت یہ بڑا مشکل ہے کہ ان لوگوں نے تاریخ کو نئی شکل دینے کی جو تحکیک شروع کی اس سے انکار کیا جائے۔ لیکن رائے کی قتم کی تاریخ کے خلاف بعناوت کرنے والوں میں یہ تنما نہیں تھے۔ 1930ء کی وہائی میں لیوس نامیر بعناوت کرنے والوں میں یہ تنما نہیں تھے۔ (R. H. Tawney) اور آر۔ ایج۔ ٹائی (R. H. Tawney) محض واقعات کے بیان کو مسترد کر کھے تھے اور اس کی جگہ تاریخ کی نئی ساخت و تشکیل کی بات کر رہے تھے۔ مسترد کر کھے تھے اور اس کی جگہ تاریخ کی نئی ساخت و تشکیل کی بات کر رہے تھے۔ انجون کے خود کو بڑا غیر مقبول بنا لیا تھا۔ اس زمانہ میں آنلز مکتبہ فکر کے بائیوں سے بہت پہلے ''واقعاتی تاریخ'' کی اصطلاح حقیر معنوں میں استعال ہوئی۔ (18) یہ ان سے بہت پہلے ''واقعاتی تاریخ'' کی اصطلاح حقیر معنوں میں استعال ہوئی۔ (18) یہ ان اسکاروں کی طرف سے آئی کہ جو اس وقت فرانسیسی سوشیالوجی کے عالم ا ممل ڈرک اسکاروں کی طرف سے آئی کہ جو اس وقت فرانسیسی سوشیالوجی کے عالم ا ممل ڈرک الیکاروں کی طرف سے آئی کہ جو اس وقت فرانسیسی سوشیالوجی کے عالم ا ممل ڈرک الیکاروں کی طرف سے آئی کہ جو اس وقت فرانسیسی سوشیالوجی کے عالم ا ممل ڈرک

اس جرنل نے آنلز مکتبہ فکر کے لوگوں کو متاثر کیا۔

"فاق تاریخ" کی اصطلاح کی خود اپنی ایک تاریخ ہے۔ جمال تک میری معلوات کا تعلق ہے اس کا سب سے پہلے استعال 1912ء میں ہوا جب کمہ امریکی مورخ جیمس ہنری رابنسن نے اس عنوان سے اپنی کتاب چھاپی۔ جیسا کہ رابنسن نے بیان کیا اس تاریخ میں انسان کے اس دنیا میں آنے تک کے تمام واقعات و نشانات و علامات کو جن کو اس نے تشکیل کیا یا جو پچھ اس نے سوچا اسے بیان کیا گیا ہے۔ دو مرے الفاظ میں بیہ کما جا سکتا ہے کہ وہ "مکمل تاریخ" کے عامیوں میں سے تھا۔ جمال تک فنی باریکیوں اور طریقہ کار کا سوال ہے کہ جو اس میں استعال کیا گیا تو میں ایک بار پچر رابنسن کے الفاظ درج کروں گا کہ اس میں ان تمام دریافتوں کو استعال کیا گیا ہے کہ جو ماہرین علم بشریات معاشی دانوں اور ساجی علوم کے ماہرین نے اپنی حقیق کے ذریعہ شائع کی ہیں۔ (19) نئی تاریخ کی یہ تحریک اس وقت ریاست ہائے متحدہ امریکہ میں کامیاب نہیں ہو سکی۔ لیکن اس وقت وہاں آئلز مکتبہ فکر کی جو مقبولیت ہے امریکہ میں کامیاب نہیں ہو سکی۔ لیکن اس وقت وہاں آئلز مکتبہ فکر کی جو مقبولیت ہے اس کو ہم اس پس منظر میں بمتر طریقہ سے سمجھ سکتے ہیں۔

اگر ہم اس کی جڑوں کی تلاش میں جائیں تو ضروری نہیں ہے کہ 1912ء میں آکر رک جائیں یا 1900ء کو اس کا مرکز قرار دے لیں۔ اس پر پچھلے سالوں میں یہ دلیل دی گئی کمہ قدیم تاریخ کی جگہ نئی تاریخ کو لانا تاریخ نویسی میں ایک پرانا نقطہ نظر ہے۔ (20) مثلاً انیسویں صدی میں راکھے اور اس کے حامیوں نے بھی کہی وعویٰ کیا تھا' اس بات کو جین مابی لول (Jean Mabillon) نے دہرایا۔ جس نے سترہویں صدی میں نقید کے اصولوں کو روشناس کرایا تھا۔ یونانی مورخ پولی بیں (Polybius) نے حضرت عیسیٰ کی پیدائش ایک سو پچاس سال پہلے اپنے مورخ ساتھیوں کو اس پر برا بھلا کہا تھا کہ ان کی تحریر میں محص خطابت و لفاظی ہوتی ہے۔ 1867ء میں مشہور ڈچ مورخ روبرٹ فروئن (Robert Fruin) نے ایک مضمون بعنو ان ''نئی تاریخ نوابی'' لکھا کہ روبرٹ فروئن (Robert Fruin) نے ایک مضمون بعنو ان ''نئی تاریخ نوابی'' لکھا کہ سے میں اس نے رائے اور اس کی تاریخ نوابی کے سائنسی طریقہ کا وفاع کیا۔ (12)

تاریخ کو محص سای واقعات کے بجائے وسیع تناظر میں لکھنے کا رواج بھی کافی برانا ہے۔ انیسویں صدی میں جرمنی' برطانیہ اور دوسرے ملکوں میں معاشی تاریخ کو ریاست

کی تاریخ کے متباول رواج دیا گیا۔ 1860ء میں سوئزرلینڈ کے مورخ یاکوب بک ہارؤٹ نے "دی سویزیلائی زیش آف دی رینا سال ان اٹلی" کے "دوی سویزیلائی زیش آف دی رینا سال ان اٹلی" (The Civilization of Renaissance in Italy) شائع کی۔ اس میں اس نے تاریخ کے ثقافتی پہلو پر توجہ دی اور واقعات کے بجائے رجانات و رویوں پر زیادہ زور (Auguste Comte) دیا۔ انیسویں صدی کے ماہرین ساجیات جیسے آگسٹ کومے (Auguste Comte) ہربرث اسپینسر میں یمال کارل مارکس کو چھوڑ آ ہوں۔ یہ سب تاریخ میں بربرث اسپینسر فیشنل مورخوں کی جانب ان کا رویہ تقارت آمیز تھا۔ و افتعات سے زیادہ ساخت پر زور دیتے تھے۔ دیکھا جائے تو نئی تاریخ نے ان سے دو واقعات سے زیادہ ساخت پر زور دیتے تھے۔ دیکھا جائے تو نئی تاریخ نے ان سے بہت کچھ لیا ہے' لیکن اس کو شلیم نہیں کیا۔

انہوں نے بھی اپنے سابقین سے بہت کچھ سکھا۔ گر اس کو مانا نہیں۔۔۔۔ ان میں روش خیالی کے عمد کے مورخ تھے جن میں والیر۔ گبن روبرٹ سن ویچو' اور موئزر قابل ذکر ہیں۔ اٹھارویں صدی میں تاریخ نویی میں ایک بین الاقوای تحریک چلی ہوئی تھی کہ تاریخ کو محض فوجی اور سابی واقعات تک محدود کر کے نہیں رکھنا چاہئے' بلکہ اس میں قانون' تجارت' معاشرے کی سوچ' ادب و آواب' رسوم و رواج' اور معروح عصر'' کو تحریر میں لانا چاہئے۔ جرمنی خاص طور سے اس وقت دنیا کی تاریخ سے دلیس تھی۔ (22) عورتوں کی تاریخ پر اسکاٹ مین ولیم الکزنڈر اور کرسٹوف مائنر دلیس تھی۔ (22) عورتوں کی تاریخ پر اسکاٹ مین ولیم الکزنڈر اور کرسٹوف مائنر میں اس یونیورٹی میں نئی ساجی تاریخ کا سنیٹر تھا) انہوں نے کتابیں شائع کیں۔ (23) میں اس یونیورٹی میں نئی ساجی تاریخ کا سنیٹر تھا) انہوں نے کتابیں شائع کیں۔ (23) جنہوں نے اس جو نئی تاریخ کے مجلول تاریخ کا نظریہ کوئی نیا نہیں ہے۔ اگر چہ جنہوں نے اسے شروع کیا انہیں آج فراموش کر ویا گیا ہے۔ لیکن آج جو نئی تاریخ ہے جنہوں نے اس کے عامیوں کی قعداد بہت زیادہ براحد وہ نئی نہیں ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ آج اس کے عامیوں کی قعداد بہت زیادہ براحد گئی ہے اور اب وہ خود کو نظر انداز کروانے کے موڈ میں نہیں ہیں۔

نئ تاریخ کی تعریف اور اس کے مسائل

نئ تاریخ کا وجود اس لئے ہوا کہ روایتی تاریخ اپنی بناوٹ و تعمیر میں اس قابل

نہیں رہی تھی کہ نئی تبدیلیوں کو سمیٹ سکے۔ روایت تاریخ کی مرکزوں اور تاموزونیت کو اس وقت تک نہیں سمجھا جا سکتا ہے کہ جب تک ہم ان پھیلی ہوئی اہم تبدیلیوں کا تجزیہ نہ کریں کہ جو دنیا میں ہو رہی تھیں۔ مثلاً نو آبادیاتی عمد کا خاتمہ' اور تحریک نسواں کا ظہور' یہ دو اہم تحریکیں ہیں کہ جنہوں نے جدید دور کی تاریخ نولی کو اثر انداز کیا ہے۔ ایبا نظر آ تا ہے کہ آگے چل کر ماحولیات تاریخ نولی کو اور زیادہ متاثر کرے گی۔

بلکہ یہ موضوع اب تک کانی مورخوں کو اثر انداز کر چکا ہے۔ بروڈل کی مشہور كتاب "بحرروم" جب 1949ء مين چھپي تو اس مين كافي حصه طبعي ماحوليات كے لئے وقف ہے' زمین' سمندر' بہاڑ اور جزائر کے بارے میں کافی معلومات وی گئی ہیں۔ کیکن یاحولیات کے بدلتے ہوئے نظریہ میں بروول کے خیالات ایک جگہ کھڑے ہوئے نظر آتے ہیں کیونکہ اس نے اس پہلو پر توجہ نہیں دی کہ انسان جب جنگلات کو تباہ کرتا ہے تو اس کے کیا اثرات ہوتے ہیں۔ اگرچہ اس نے یہ ضرور بتایا ہے کہ جماز بنانے میں در ختوں کو کاث کر ان کی لکڑی کو استعال کیا گیا، گراس سے آگے وہ خاموش ہے۔ ماحولیات سے متعلق کئی مورخوں نے لکھا ہے۔ ولیم کرونون (William Coronon) نے کولوئیل دور کے نیو انگلینڈ کی تاریخ لکھی ہے، جس میں اس نے اس تکتہ پر زور دیا ہے کہ بورنی آبادکاروں کے آنے کے بعد اس علاقے میں در ختوں اور جانوروں پر کیا اثرات ہوئے ' مثلاً سنجاب اور (Beavers) ریچھ ' جانوروں میں سیدار (Cedar) اور سفید پائن درخوں میں کس طرح سے غائب ہو گئے۔ اور جب یماں پر بورپ کے جانوروں کو لایا گیا تو ان کے چرنے کی وجہ سے ماحول میں کیا تبدیلی آئی۔ ایک اور دوسرے ہی نقطہ نظرے الفرڈ کروزبی (Alfred Crosby) معورب کی بائیولوجیل پھیلاؤ" ہر لکھا ہے۔ یہ عمد 900 سے کے کر 1900 تک کا ہے کہ اس عرصہ میں یورنی باریوں کے بھلنے سے مقامی لوگ کس طرح بری تعداد میں مرب جن کی وجہ سے نیو انگلینڈ اور نیوزی لینڈ میں آبادکاروں کو اپنی آبادیاں بنانے میں کامیانی ہو گئی۔ (24)

اگرچہ ہم نے روایق تاریخ نویی کے مسائل کو اجاگر کیا ہے۔ لیکن نی تاریخ بھی

سائل سے آزاد نہیں ہے۔ لینی اس کی کس طرح سے تعریف کی جائے اس کے ماخذ کون سے ہول گے اس کو کس طریقہ سے لکھا جائے اور کس طرح سے اس کی

تشریح کی جائے۔ مثلاً سب سے اہم مئلہ یہ ہے کہ نئ تاریخ کی تعریف کا تعین کیے ہو- یہ اس لئے مشکل ہو جاتا ہے کیونکہ یہ بالکل نیا شعبہ ہے اور مورخ ایک ایمی فیلڈ

میں جا رہے ہیں کہ جو ابھی تک پوری طرح سے دریافت نہیں ہوئی ہے۔ جیسے کہ نے نے دریافت کرنے والے اجنبی کلچرکے بارے میں منفی روبی رکھتے ہیں ' کمی طال نئی آریخ کے مورخوں کا ہے کہ وہ تذبذب کے ساتھ اپنے موضوع کو افتیار کرتے ہیں۔ مثلاً مشرق کی تاریخ مغرب کے اسکالرز کے لئے ان کی اپنی کے مقابلہ میں بطور تعناد کے ابھرتی ہے۔ وہ مشرق وسطی' چین اور جلیان کی تاریخوں کے درمیان کوئی فرق نہیں دیکھتے ہیں۔ اور سب کو ایک ساسمجھتے ہیں۔ (25) اس طرح سے فجل اور اوپری سطوں کی تاریخ کا مسلہ ہے اور اس سے جڑا ہوا نجلا اور اوپری کلچرہے۔ اب آگر مقبول عام کلچر لوگوں سے متعلق ہے تو یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ کن لوگوں سے؟ کیا اس میں غريب على طبقے سے تعلق رکھنے والے سب بى آتے ہیں۔ كيا ان ميں بغير ردھے لكھے اور غیر تعلیم بھی شامل ہیں؟ ہم یہ فرض نہیں کر سکتے ہیں کہ کسی بھی معاشرے میں معاشی اور نقافتی طور پر لوگ ایک ہی سطح پر ہوں۔ اور بیہ بھی سوال ہو سکتا یہ کہ آخر تعلیم کیا ہے؟ کیا یہ کمی سرکاری تعلیم یافتہ ادارے میں تربیت پانے کے بعد حاصل ہوتی ہے؟ کیا عام لوگ غیر تعلیم یافتہ ہیں' یا انہوں نے طبقہ اعلیٰ کے مقابلہ میں ایک دو سرے کلچرمیں' دو سری قتم کی تعلیم حاصل کی ہے۔ یہ فرض نہیں کرنا چاہئے کہ تمام لوگوں کو زندگی کا ایک جیسا تجربہ ہے۔ دنیا کے

تاریخ" کما جاتا ہے۔ اس طرح سے مغرب کی نچلے طبقوں کے تجربات کو نو آبادیات کے مفتوح لوگوں سے ملا دیا جاتا ہے۔ (26) لیکن ان دونوں تجربات کے درمیان جو فرق ہے اس پر بھی بحث کی ضرورت ہے۔ اس پر بھی بحث کی ضرورت ہے۔ اس پر بھی بحث کی ضرورت ہے۔ اس پر بھی بحث کی صرورت ہے۔

م اریخ کو "مفقوح لوگوں کی تاریخ کو "مفقوح لوگوں کی تاریخ کو "مفقوح لوگوں کی

"نینچ سے ابھرتی ہوئی تاریخ" یا "نجلی سطح کی تاریخ" کو جب استعال کیا جاتا ہے تو راہ میں حاکل مشکلات پر قابو پانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ لیکن اس کے اپنے مسائل

ہیں۔ مخلف سیاق و سباق میں اس کے معنی بدل جاتے ہیں مثلاً اگر کچلی سطح پر سیای تاریخ کو بیان کیا جائے۔ تو اس میں صرف ان لوگوں کے خیالات کو جگہ دی جائے کہ جو اقتدار سے دور اور محروم ہیں اور یا وہ زیادہ مقامی کچلی سطح کی تاریخ سے اپنے تعلق کو قائم رکھے؟ کیا چرچ کی کچلی سطح کی تاریخ کھی جائے تو اس میں عبادت گذاروں کے خیالات کو ان کے ساجی مرتبہ کا خیال کئے بغیر بیان کیا جائے؟ کیا طب کی تاریخ کو کچلی سطح کے نقطہ نظر سے کھا جائے تو اس میں ان ویدوں' عکیموں کو شامل کیا جائے کہ جو روائی طریقہ علاج کے حامی ہیں اور اس میں سے پروفیشنل اور اعلیٰ تربیت یافتہ ڈاکٹروں کو خارج کر دیا جائے' یا مریضوں کے تجربات اور ان کی بیاریوں کی تشخیص کو بیان کیا جائے؟ (27) کیا ملئری تاریخ جس کو کچل سطح سے دیکھا جائے تو وہ عام فوجیوں کے بارے میں ہو گی کہ جو جنگوں میں لڑے' اور یا اس میں صرف جنگ کے بارے میں شمریوں میں ہو گی کہ جو جنگوں میں لڑے' اور یا اس میں صرف جنگ کے بارے میں شمریوں کے تاثرات ہوں گے؟ وار ساخترہ ہوں گے' یا اسے اسکولوں کے طالب علموں کے نقطہ نظر سے گے اور صرف عام اساتذہ ہوں گے' یا اسے اسکولوں کے طالب علموں کے نقطہ نظر سے گیا ہوں بی ختیق کرے گی؟

"مقبول عام" کلچری تعریف کرتے ہوئے سب سے بردا مسلہ یہ آیا ہے کہ "کلچر"
اور "مقبول عام" وونوں کو کیسے بیان کیا جائے۔ اونچی سطح سے کلچری جو تعریف کی جاتی
ہے آگرچہ وہ بہت تک ہے، گر ساتھ میں جامع بھی ہے۔ نئی تاریخ میں کلچرانی پوری
وسعتوں کے ساتھ آیا ہے۔ (30) ریاست' ساتی گروہ' جنس اور معاشرہ یہ سب کلچرکے
وائرہ میں آ جاتے ہیں۔ آگر ہم اس کو وسیع معنوں میں استعال کرتے ہیں تو یہ سوال آیا
ہے کہ آخر کلچر میں کیا نہیں آتا ہے؟

ہے کہ اور پررس یا میں المباہ ہیں المباہ ہیں المباہ ہیں ایک دوسری ابروچ کو جو سائل کو پیدا کرتی ہے وہ "روزموہ کی آریخ" ہے یہ نقط نظر بھی نیا نہیں ہے کیونکہ 1930ء کی دہائی میں ایک فرانسیی پبلشر نے اس عنوان سے ایک سررز چھالی تھی۔ نئ چیزیہ ہے کمہ اب جدید مورخ روزمرہ کی آریخ کو اہمیت دے رہے ہیں۔ خاص طور سے 1967ء میں بروڈل کی کتاب "ہادی ترزیب (Materil Civilization) چھنے کے بعد سے۔ (31) ایک وقت تھا کہ اس کو

بیکار که کر مسترد کر دیا گیا تھا، گر اب کچھ مورخ اس کو اہم تاریخ سیجھنے گئے ہیں کہ جو ہر واقعہ کا مرکز ہے۔ بلکہ اب میہ سوشیولوتی میں بھی داخل ہو گئی ہے اور اس علم میں اس نے اہم مقام حاصل کر لیا ہے۔ (32)

آری نولی کے مخلف زاویوں میں ایک چیز جو سب میں المتی ہے وہ یہ کہ عام لوگوں کے تجربات کو دیکھا جائے (بجائے اس کے کہ پورے معاشرہ کا جائزہ لیا جائے) روزمرہ کی آریخ لکھنے والوں اور ماہر علم بشریات میں جو تعلق ہے وہ یہ ہے کہ وہ روزمرہ کی زندگی میں ان قوانین اور رسومات کو اجاگر کرتے ہیں کہ جن کو زیادہ اہمیت نہیں دی جاتی ہے۔ وہ یہ بتاتے ہیں کہ کسی بھی کلچر میں باپ 'لڑک' حکمران یا پیر کو کیا ہونا چاہئے۔ (33) اس نقطہ پر آکر مورخ وہ گروہوں میں بٹ جاتے ہیں: ایک خود کو ''نے کھچرل مورخ 'کتے ہیں۔ جب کہ دو سرے ''ساجی و کلچرل و مورخ ''کمانا پند کرتے ہیں۔ (34) کیکن سے حقیقت ہے بدلتے ہوئے کلچر کے اثرات آریخی نولی پر انمث ہیں۔

کین جیسا کہ سوشیولوجی کے ماہر نوربرٹ ایلیاس (Norbert Elias) نے اپنے ایک مضمون میں کما ہے کہہ روزمرہ کی اصطلاح واضح نہیں ہے' اور یہ بہت پیچیدہ ہے اگرچہ دیکھنے میں الیمی نہیں لگتی ہے۔ وہ اس کو آٹھ قسموں میں تقسیم کرتا ہے جو کہ نجی ذندگی سے شروع ہو کر عام آدمیوں کی ذندگی تک مختلف پہلوؤں پر حاوی ہے۔ (35) روزمرہ کی زندگی میں سرگرمیاں بھی شامل ہیں۔ اگرچہ بروؤل ان کو روزمرہ میں شامل کرنے پر تیار نہیں' اس میں رجانات بھی ہیں جنہیں ہم ذہنی روئے بھی کہہ سکتے شامل کرنے پر تیار نہیں' اس میں رجانات بھی ہیں جنہیں ہم ذہنی روئے بھی کہہ سکتے ہیں۔ اس میں رسومات کو بھی شامل کیا جا سکتا ہے' کیونکہ یہ فرد اور معاشرے کی زندگی میں اہم کردار اوا کرتی ہیں۔ لیکن پچھ رسومات کو روزمرہ سے متفاد قرار دیتے ہیں۔ جب کہ غیر مکلی مورخ کسی بھی معاشرہ میں روزانہ رسومات کا مشاہرہ کرتے ہیں۔ جن میں کھانا کھانے کے طریقہ' اوب و آداب اور اس قسم کی چیزیں کہ جنہیں مقامی قطعی رسومات نہیں سیجھتے اور نہ ہی ان کو اہمیت دیتے ہیں۔

ای طرح سے یہ بھی بتانا مشکل ہے کہ روز مرہ کی تشکیل کیے ہوتی ہے؟ اور پھر اس میں تبدیلی کیسے آتی ہے؟ کیونکہ روز مرہ کے نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو وقت تھہرا ہوا نظر آ تا ہے۔ اس لئے مورخوں کے لئے یہ پیچیدہ مسلہ ہے کہ وہ روزمرہ کی زندگی اور معمولات کو کس طرح سے برے واقعات سے جو ڑیں، چیے تحریک اصلاح ند جب یا فرانسیسی انقلاب، یا طویل دورانیہ کے عمل چیے مغربیت اور سرمایہ داری کا تسلط۔ یہ ساجی مورخوں کے لئے ایک اہم موضوع ہے کہ وہ ان دونوں میں تعلق کا تجزیہ کریں اور یہ دیکھیں کہ فرانسیسی اور روسی انقلابات نے کس طرح سے کس حد تک اور کن طریقوں اور ذرائع سے روزمرہ کی زندگی میں دخل اندازی کی اور کس حد تک کامیابی کے ساتھ ان کے تلاف مزاحت بھی ہوئی۔

### ماخذوں کے مسائل

ن آریخ کے مورخوں کے لئے سب سے برا مسئلہ مافذوں اور طریقہ کار کا ہے۔
جیسا کہ پہلے بتایا گیا ہے کہ جب بھی مورخ نئے سوالات اٹھاتے ہیں ' تحقیق کے لئے
غئے موضوعات چنتے ہیں۔ تو انہیں سرکاری وستاویزات کے ساتھ ساتھ نئے مافذوں کو
خلاش کرنا ہو تا ہے۔ لاذا کچھ تو زبانی تاریخ کی طرف چلے جاتے ہیں۔ کچھ آرٹ و مجسمہ
تراثی میں جو علامتیں ہیں ان کا سمارا لیتے ہیں اور کچھ اعداد و شار پر بھروسہ کرتے
ہیں۔ یہ بھی ہو تا ہے کہ کچھ سرکاری وستاویزات اور ان کے متن کو نئے سرے سے
پرسے ہیں وہ مورخ کے جو مقبول عام کلچر پر کام کر رہے ہیں وہ عدالتی کارروائی اور اس
کی وستاویزات کا استعمال کرتے ہیں ' خصوصیت سے طزم سے جو تفتیش ہوئی تھی' اس
کی کارروائی ان کے لئے بہترین مافذ ہوتی ہے۔ اس سب سے عمدہ مثال گینز برگ
(Gensberg) کی "فیراور کیڑا) (Cheese and The Worms)

لیکن سے تمام ماخذ بڑے ٹیٹر سے سوالات اٹھاتے ہیں۔ مقبول عام کلچر کے مورخ کوشش کرتے ہیں کہ عام زندگی اور اس کے معمولات اس ریکارڈ کی مدد سے تشکیل دیں جو کہ ملزموں کی زندگی میں اہم واقعات بن کر ظاہر ہوئے: یعنی تفتیش اور مقدمہ۔ وہ اس بات کی بھی کوشش کرتے ہیں ان حالات میں' جو کہ اس کے لئے بڑے غیر معمولی ہیں۔ وہ کیا سوچتا ہے اور کیا کہتا ہے؟ اس لئے سے انتمائی اہم ہے کہ وستاویزات کو بین السطور میں زہن کے خیالات کو پڑھنا کوئی غلط نہیں

ہے ' کیونکہ یہ کام لادوری اور گینز برگ نے کیا ہے۔

یہ بھی صحیح ہے کہ اس طرح دستاویزات کو پڑھ اور ان سے مطلب افذ کرنا ہیشہ درست نہیں ہوتا ہے۔ ہمیں یہ تسلیم کر لینا چاہئے کہ سابی طور پر نظروں سے او جمل لوگ (جن میں کام کرنے والی عور تیں ہیں) یا ان لوگوں کی بات سننا کہ جو خاموش اکثریت ہیں' یہ خطرناک مہم جوئی ہے۔ یہ ایسا ہی ہے کہ جیسے روایتی تاریخ نولی میں جب شارلیمن کے عمد کی سابی تاریخ کو لکھا جاتا ہے تو ماخذوں کی کمی ایسے ہی رکاوٹ

کاسب بنتی ہے جیسے کہ اگر سوابویں صدی میں مقبول عام کلچر پر لکھا جائے۔ (36)
مورخوں نے کافی توجہ زبانی شہادتوں پر بھی دی ہے۔ خاص طور سے ان مورخوں نے کہ جنہوں نے افریقہ کی تاریخ پر کام کیا ہے۔ جیسے یان واسینا (Jan Vasina) جو کہ صدیوں پرانی روایات کی صداقت کے بارے میں متذبذب ہے۔ پاؤم ٹا مہس نے بھی زبانی شہادتوں کی بنیاد پر ایڈورڈین عمد کی زندگی کو تشکیل دینے کی کوشش کی ہے۔ اس بھی کانی بحث ہوتی ہے کہ جب مورخ انٹرویو لیتا ہے تو اس وقت کا ماحول اور شہادت دینے والے کے بیانات کی تقدیق کس طرح سے ہو۔ (37) یہ ہمیں سلیم کر لینا چاہئے کہ جس طرح سے وستاویزات کی تقدیق تھائی جھا کہ جس طرح سے دستاویزات کی تقدیق تجھان بین کے بعد ہو جاتی ہے' ابھی اس طرح سے زبانی شہادتوں کو نہیں پر کھا جا سکتا ہے۔ خیالات صدی کے ایک چوتھائی حصہ میں کیسے سفر کرتے ہیں' اور کس طرح ان کے سامنے ایک طویل راستہ اور طے کرنے میں کیسے سفر کرتے ہیں' اور کس طرح ان کے سامنے ایک طویل راستہ اور طے کرنے میں کیسے سفر کرتے ہیں' اور کس طرح ان کے سامنے ایک طویل راستہ اور طے کرنے اس کے پہلے ایڈیشن کو جو 1961ء میں چھیا تھا اس کا مقابلہ اس ایڈیشن سے کریں جو اس کے پہلے ایڈیشن کو جو 1961ء میں چھیا تھا اس کا مقابلہ اس ایڈیشن سے کریں جو 1985ء میں دوبارہ سے نئ شکل میں اضافہ کے بعد چھیا ہے۔ (38)

صورت حال فوٹو گرانی' مصوری' اور کلچرکے سلسلہ میں بھی اس قتم کی ہے۔ پچھ
عرصہ ہوا کہ فوٹو گرانی پر جو کام ہوا ہے (جس میں فلم بھی شامل ہے) اس نے اس
مفروضہ کو توڑ دیا ہے کہ کیمرا حقیقت کی عکاسی کرتا ہے۔ اس میں بتایا گیا ہے کہ فوٹو
گرافر فوٹو لیتے وقت نہ صرف اپنی دلچیی' پیند و ناپند' عقائد' روایات' اور تعقبات کو
اپنے پیش نظر رکھتا ہے' بلکہ شعوری یا غیر شعوری طور پر مصوری کی روایات کو باتی
رکھتا ہے الر وکٹورین عمد کے پچھ فوٹو گرافس سترہویں صدی کے ڈچ مصوری کی

دیماتی مناظرسے ملتے نظر آئیں گے۔ تو اس لئے کہ فوٹو گرافراس عبد کی اس مصوری سے آگاہ تھا اور اس نے جن لوگوں کی تصویر لی ہے انہیں ای طرح سے بوز کرنے کو کہا ہے۔ جیسے کہ ٹامس ٹارڈن نے بھی ایک ڈچ پینٹنگ کہ جس کا عنوان "Under the Greenwood Tree" تھا' اس کو بطور سب ٹائٹل استعال کیا

، مورخوں کی طرح فوٹو گرافر بھی حقیقت کی عکاسی نہیں کرتے ہیں' بلکہ اس کی نمائندگی کرتے ہیں۔ لاذا ابھی فوٹو گرافی کے اس پہلو پر بھی تجزیہ اور تنقید کی ضرورت ہے۔ لیکن اس لئے ایک لمبا راستہ ہے کہ جو طے کرنا ہے۔ (39)

مصوری کے سلسلہ میں بھی جو بیسویں صدی میں ایک جوش تھا وہ بھی اب ذرا سرو پر گیا ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعہ بھی حالات کو یا ماضی کو سجھنا ذرا مشکل بی ہے۔ (40) فہ ہی شبیبوں کے ذریعہ حقیقت تک پنچنا اس لئے مسلسہ بن جاتا ہے کہ جب دو سرے مورخ ان شبیبوں کے ذریعہ سے محض فہ ہی اور سیاسی رتجانات کو ظاہر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً کچھ دیورر (Duerer) کی تصویروں کے ذریعہ روحانی بحران کی علامت کو بتاتے ہیں تو کچھ ان بی سے ایک ایسے بحران کے وجود کو ثابت کرتے ہیں۔ (41)

وہ کلچر کہ جس سے معاشرہ کی روزمرہ کی زندگی اور استعال کی ہوئی اشیاء کے بارے میں پتہ چاتا ہے وہ روایق طور پر آثار قدیمہ کے ماہرین کا شعبہ رہا ہے۔ خاص طور سے اس عمد کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کے لئے کہ جس کی کوئی تحریری تاریخ نہ ہو۔ لیکن اب بیہ ضروری نہیں رہا ہے کہ آثار قدیمہ کے ماہرین صرف اس دور پر توجہ دیں کہ جو ماقبل تاریخ ہے اب وہ قرون وسطی منعتی انقلاب اور تاریخ کے مختلف اووار کا مطالعہ کر رہے ہیں کہ جن میں نو آبادیاتی دور کے امریکہ سے کر موجودہ دور کی فرچیلی سوسائٹ ہے (42)

مورخ بھی اب ان کی پیروی کر رہے ہیں 'آگرچہ وہ ماضی کی کھدائی تو نہیں کرتے ہیں (ورسائی اور دوسری اہم تاریخی عمارتوں کی کھدائی کی کوئی ضرورت نہیں ہے) لیکن ان عمارتوں کی محدائی کی کوئی ضرورت نہیں ہے) لیکن ان عمارتوں کی ساخت اور ان کی تشکیل پر توجہ دے رہے ہیں۔ مثلاً جب انفرادیت کی

ابتداء اور اس کے عروج پر تحقیق کی جاتی ہے اور یہ کہ موجودہ دور میں نجی زندگی کا تصور کیے ابھرا تو اس کی شاہ تیں وہ نہ صرف ذاتی ڈائریوں سے لیتے ہیں بلکہ ان رویوں سے لیتے ہیں بلکہ ان رویوں سے لیتے ہیں کہ جو اس عمد میں پروان چڑھے جیسے ہر فرد کا اپنا کپ (اس سے پہلے سارے لوگ ایک پیالہ کو استعمال کرتے ہے) کرسیاں (اس سے پہلے سب لوگوں کے لئے خواب گاہیں۔ (43)

مادی کلچری ان شادتوں کی تقدیق اس عمد کے ادب سے ہوتی ہے۔ کیا آثار قدیمہ کا علم اس سلسلہ میں ہاری اور مدد کر سکتا ہے۔ سر موزیز فطے (Sir Moses Finley) نے کما تھا کہ خاص قتم کی شادتوں کو اگر محفوظ کرلیا جائے تو اس صورت میں آثار قدیمہ کے علم کی اہمیت کم ہو جائے گی۔ (44) اس نے جو چیلنج دیا ہے اس کا موثر جواب دینے کی ضرورت ہے 'لیکن قرون وسطی تاریخ کے مابعد کے دور میں مادی کلچرسے جو شمادتیں لی جاتی ہیں' ان کی اہمیت اور تجزیہ کی ابھی ضرورت ہے۔

مادی کلچرکے بارے میں دلچپ بات یہ ہے کہ جو مورخ اس کو بطور ماخذ استعمال کر رہے ہیں وہ اس کی اشیاء اور استعمال شدہ چیزوں سے زیادہ اس کے ادب سے معلومات اخذ کرتے ہیں۔ مورخوں کو اس میں زیادہ دلچپی ہوتی ہے اشیاء کی ساجی زندگی کیا ہوتی ہے یا یہ کہ جس کیونٹی یا گروپ نے انہیں استعمال کیا ان کی ساجی زندگی کیسی تقصیل سے تھی۔ یہ مواد وہ سیاحوں کے بیانات سے لیتے ہیں کہ جو ان کے بارے میں تفصیل سے بتاتے ہیں' یا ان رجنروں سے کہ جن میں استعمال ہونے والی اشیاء کا اندراج ہوا تھا۔ ان شمادتوں کی مدد سے وہ ساجی زندگی کا بمترین تجویہ کرتے ہیں۔ (45)

کی ایروں کیت (وہ اندازہ جو بلحاظ مقدار کیا جائے) کے ذریعہ تاریخی عمل کو پھیلے ونوں کیت (وہ اندازہ جو بلحاظ مقدار کیا جائے) کے ذریعہ تاریخی عمل کو رکھنے کا رواج ہوا ہے۔ یہ طریقہ کار اقتصادیات اور آبادی کے ماہرین و مورخوں کے ہاں تو کافی عرصہ سے تھا۔ لیکن 1960ء اور 1970ء کی دہائیوں میں بھی استعال ہونے لگا ہے۔ مثلاً امریکہ میں نئی سیاسی آریخ کے دو سرے شعبوں میں بھی استعال ہونے لگا ہے۔ مثلاً امریکہ میں نئی سیاسی آریخ کے کہتے والے انتخابات میں ووٹوں کی تعداد کے ذریعہ حالات کے رخ کو دیکھتے ہیں۔ (46) فرانس میں سیریل تاریخ (اس کو سیریل اس لئے کہتے ہیں کمہ اس میں اعداد و شار کو

وقت کے لحاظ سے سربر میں جمع کیا جاتا ہے) کو ابتداء میں قیتوں کے اتار چرھاؤ دیکھنے

کے لئے استعلل کیا گیا' پھر آبادی کے تجزیہ کے لئے اور اب اسے ذہبی اور سکول

ذہنیت کے جانچنے کے لئے استعال کیا جا رہا ہے۔ (47) مثلاً یہ نتیجہ کہ فرانس میں
عیسائیت کا زور کیسے کم ہوا' اس سے اخذ کیا گیا کہ ایسٹر کے تہوار میں لوگوں کی شرکت
کم ہوتی چلی گئی۔ فرانس کے صوبہ پروونیس (Provence) میں موت کے بارے میں
لوگوں کے تبدیل ہوتے ہوئے نظریات کو 3 لاکھ وصیتوں کے ذریعہ جانچا گیا' کہ اس میں
نہ تو آخرت میں حماب کتاب کا ذکر تھا' اور نہ ہی یہ وصیت کے ان کی تجییز و تخفین
شاندار و ذہبی رسومات کے ساتھ ہو۔ (48)

موجودہ ذمانہ میں شاریات اور کمپوٹر نے رائے کی تاریخ کے مافذ یعنی وستاویزات کو اب ''فیٹا بنگ'' کے ذریعہ محفوظ کر لیا بھی متاثر کیا ہے۔ کیونکہ ماضی کی وستاویزات کو اب ''فیٹا بنگ'' کے ذریعہ محفوظ کر لیا ہیا ہے جس کی وجہ سے مورخوں کو ان کے استعال میں سہولت ہو گئی ہے۔ (49) یہ بھی صحیح ہے کہ اعداد و شار کے عضر نے ان کے حامی اور مخالف دونوں پیدا کر دیئے ہیں۔ دونوں اس کے استعال پر مبالغہ آمیزی کی حد تک اس کے حق میں یا مخالفت میں دلائل دیتے ہیں۔ اعداد و شار جھوٹے ہو سکتے ہیں' گر ہی بات متن متن (Text) کے بارے میں بھی کہی جا سکتی ہے۔ جس طرح اعداد و شار کے ذریعہ دھوکہ دیا جا سکتا ہے' اس طرح سے متن کی بھی غلط طور پر تلویل کی جا سکتی ہے۔ مشین کے جا سکتا ہے' اس طرح سے متن کی بھی غلط طور پر تلویل کی جا سکتی ہے۔ مشین کے ذریعہ جس ڈیٹا کو پڑھا جاتا ہے وہ استعال کرنے والے کے لئے کوئی جذبات نہیں رکھتی ہو ہے' لیکن اس فتم کی بات مسودات کے بارے میں کہی جا سکتی ہے جو کہ بہت ناقص اور خراب رسم الخط میں ہوتے ہیں اور اس قدر خستہ ہوتے ہیں کہ گلڑے کلڑے ہو کر خاتمہ کے قریب ہوتے ہیں۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ان تعقبات کو ختم کیا جائے اور اس فتم کے طریقوں کو دریافت کیا جائے کہ جن کے ذریعہ اعداد و شار قاتل جائے اور اس فتم کے طریقوں کو دریافت کیا جائے کہ جن کے ذریعہ اعداد و شار قاتل اعتبار ہو جائیں۔

ان ماخذوں کو استعال کے لئے ایک ''نئی ڈبلومین'' کی ضرورت ہے۔ اس اصطلاح کا استعال ایک بنی ڈکٹن (Benedictive) اسکالر بیان موبی لون (Jean Mobillon) نے سترہویں صدی کے آخر میں اس وقت استعال کیا تھا۔ جب وہ چارٹرز یا معاہدوں کو

بطور مافذ استعال کر رہا تھا کہ جو اس کے ہم عصر مورخوں کے لئے شک و شبہ کا باعث تھے (50) لیکن سوال میہ ہے کہ کون شاریات' فوٹو گرانی' اور زبانی تاریخ کے لئے موبی لون بننے کے لئے تیار ہو گا؟

## تشریح کے مسائل

جیساکہ ہم بتا چکے ہیں مورخوں کے لئے تاریخی عمل کو سجھنے اور تحریر کرنے کے لئے کئی طریقہ کار وجود میں آ گئے ہیں اور ان کے سامنے یہ حقیقت واضح ہو کر آگئ ہے کہ ساجی اور ثقافتی رتجانات کو اس طریقہ سے نہیں سمجھا جا سکتا ہے جیسے کہ سابی واقعات کو'کیونکہ ان کے سمجھنے کے لئے ایک منظم اور باقاعدہ اصولوں کی ضرورت ہوتی ہے کہ جو ان کے عمل کی تشریح کر سکیں۔ اب مورخ پیند کریں یا نہ کریں'گر انہیں ان سوالات کا جواب دینا ہو گا کہ جو اب تک ساجی علوم کے ماہرین کے ذمہ تھا۔ مثلاً یہ سوال کہ تاریخ میں اہم کروار اوا کرنے والے کون ہیں: افراد یا جماعتیں و گروہ؟ کیا وہ کامیابی کے ساتھ معاشرے کے ساجی' سیای' اور ثقافتی ساخت اور اس کے دباؤ کو برداشت کر سکتے ہیں؟ کیا یہ معاشرتی ڈھلنے آزادی کے عمل کو دو کتے ہیں' یا وہ تاریخی ایجنوں کو یہ مواقع فراہم کرتے ہیں کہ وہ اور زیادہ آزادی سے تبدیلی کے عمل کے لئے کام کریں۔ (51)

1950ء اور 1960ء کی دہائیوں میں اقتصادی اور ساجی موضوعات کے مور خین ارتخ کے عمل میں ایک تعین شدہ منصوب کی جمیل کو ذہن میں رکھتے ہوئے لکھ رہے تھے، جینے کہ مار کس نے تاریخی عمل میں معاثی عناصر کو اہمیت دی یا بروڈل نے جغرافیائی ماحول کو 'یا آبادی کے اتار چڑھاؤ کو (جو مانسوس کے نظریہ آبادی میں ہے)۔ لکین اب جس ماڈل کو اہمیت دی جا رہی ہے وہ یہ ہے کہ جس میں عام آدمی کو آزادی ہے کہ وہ اپنی مرضی سے حرکت کرے 'عمل کرے ' اور بات چیت کرے ' اور اپنے مفاوات کے تحت معظم شدہ روایات انجاف کرتے ہوئے انہیں پورا کرے تاکہ وہ جر صورت حال میں اپنی بقاکو سامنے رکھتے ہوئے حالات کا مقابلہ کرے۔

تاریخ نولیی میں جو وسعت آئی ہے اس سے سیاس تاریخ کی تشریح بھی بدل مگی

ہے۔ اس لئے اب سیاس واقعات کو بھی کی طرح سے بیان کیا جانے لگا ہے۔ مثلاً جب سے تاریخ کو کچلی سطح سے دیکھا جانے لگا ہے اس کے بعد سے سیاس واقعات کی اہمیت بھی بدل گئ ہے مثلاً جو مورخ فرانسیں انقلاب کو کچلی سطح سے دیکھتے ہیں تو ان کا نقط نظر ان مورخوں سے بالکل بدل جاتا ہے کہ جو اس واقعہ کو راہنماؤں' ان کے عمل اور روعمل کی روشنی میں دیکھتے آئے ہیں۔ بلکہ وہ مورخ بھی کہ جو انقلاب کے راہنماؤں کے عمل کو اہمیت دیتے ہیں وہ بھی اب روایتی ماؤل سے ہٹ کر اس بات کو تسلیم کرنے گئے ہیں کہ انہوں نے اپنے نقطہ نظر میں مبالغہ آمیزی کی ہے۔

مورخوں کا ایک گروہ جو "سا نیکو مورخ" کملاتے ہیں اور جن کی بری تعداد امریکہ میں ہے انہوں نے فرائڈ کے نظرات کو تاریخ میں سمو کر واقعات کے تجربیہ کی نئے انداز میں کوشش کی ہے۔ ان میں ایک مورخ ایرک ایر کمن (Erik Erikson) نے "اداز میں کوشش کی ہے۔ ان میں ایک مسئلہ پر تحقیق کر کے نئے گوشوں کو واضح کیا۔ "ارخ اور شاخت کے مسئلہ پر تحقیق کر کے نئے گوشوں کو واضح کیا۔ اگرچہ "سائیکو تاریخ" پر زبردست تنقید بھی ہوئی کہ یہ تاریخ کو سکیٹر کر افراد کی شخصیت اور اس کی پیچیدگی کو کم کر رہے ہیں۔ (52)

تاریخی تشریح کے سلسلہ میں جو بحث و مباحثہ ہوئے ہیں۔ اس کو سیجھنے کے لئے بہتر ہے کہ ہظر کی مثال لی جائے۔ اس سے پہلے ہظر پر جو بحث ایجے۔ آر۔ ٹریور روپر (H. R. Trevor. Roper) اور اے۔ ہے۔ پی۔ ٹیلر میں ہوئی تھی اس کا موضوع تھا کہ ہظر کے وقتی اور مستقبل کے منصوبے کیا تھے؟ بیہ بحث روایتی ماڈل کو زہن میں رکھتے ہوئے ہوئی کہ جس میں فرد کے "شعوری اداروں" یا شعوری منصوبوں کو دیکھا جاتا تھا۔ لیکن اب بیہ مباحثہ اس سے ہٹ کر وسیع تناظر میں ہونے لگا ہے۔ مثلا ایک مورخ روبرٹ دیٹ (Robert-waite) کا کہنا ہے کہ ہظر کے منصوبے غیر شعوری اور نفسیاتی الجھنوں کی پیداوار تھے۔ اس کے جُوت میں وہ اس کی غیر معمولی جنسی خواہشات' اس کی مال کی موت کا صد مد (جس کا علاج ایک یہودی ڈاکٹر نے کیا تھا) اور خواہشات' اس کی مال کی موت کا صد مد (جس کا علاج ایک یہودی ڈاکٹر نے کیا تھا) اور اس قتم کی دوسری مثالیں دیتا ہے۔ (53)

مورخوں کا ایک دو سراگروہ اس "ارادیت" کے تصور کو بالکل رد کر دیتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں یہ "سافتیاتی مورخ" اس بات کی طرف توجہ دلاتے ہیں کہ ہظر کی "تیری ریپبک" کو اس پس مظریس دیکھا جائے کہ وہ کون لوگ تھے کہ جو اس کے اردگرد تھے۔ حکومت کی انتظامیہ کو دیکھا جائے اور یہ دیکھا جائے کہ فیصلے کن مراحل کے بعد ہوتے تھے اور ان میں کون کون شریک ہوتے تھے اور پر نازی ازم کو ایک سیای تحریک کے طور پر دیکھا جائے۔ (54) مورخوں کی ایک جماعت اور ہے جو کہ ساخت اور سائیکو تاریخ دونوں کو ملاکر اس تشریح پر توجہ دیتے ہیں کہ آخر وہ کون سے عوامل تھے کہ جن کی وجہ سے لوگ بطرکی شخصیت سے متاثر ہوئے اور اس کے گرد جمع ہو گئے۔ (55)

آخر بطر کی ایک دلچیپ مرکنفیوز کرنے والی بحث کاکیا ہوا؟ اس کا حشر بھی وی ہوا کہ جو اکثر تاریخی مباحثوں کے ساتھ ہوتا رہا ہے، لینی اس کو زیادہ دیر تک باقاعدگی کے ساتھ نہیں چلایا گیا۔ لیکن یہ ضرور ہوا کہ تاریخ کو تشریح کرنے کا روایتی طریقہ کار ٹوٹ گیا۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا اس کی جگہ کوئی اور لے گا'یا اب اس صورت طال میں اور تاریخی مباحث ہوتے رہیں گے۔

لین آگر تاریخ کی نئی تشریح پر اتفاق رائے ہوتی ہے تو "تاریخی سائیکاویی" اس میں ایک اہم کردار ادا کرے گی کیونکہ یہ اس کا تجزیہ کرے گی کہ تاریخی عمل میں فردیا جماعت کے کیا شعور اور غیر شعوری ارادے ہوتے ہیں؟ بسرطال یہ خوشی کی بات ہے کہ اس پہلو میں کانی پیش رفت ہو رہی ہے۔ اب امنگ اولوالعزی عصہ ور خوف احساس جرم منافقت محبت خود " محفظ اور اس طرح کے دوسرے جذبات و احساس جرم کتابیں کھی جا رہی ہیں۔ (56)

سائیکلوبی تاریخ کے تحت تاریخ کھنے میں ایک مسلہ یہ ہے کہ اس میں یہ فرض کر ایا جاتا ہے کہ ماضی کے لوگ بھی ہماری طرح سے سوچتے تھے اور اس طرح سے اصابات کے مالک تھے تو اس صورت میں ماضی کیساں ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے اس کو پوری طرح سے سجھنا مشکل بھی ہو جاتا ہے۔ اس مرحلہ پر مورخ مخصہ میں کھنس جاتے ہیں۔ اگر وہ مختلف ادوار میں ساجی رویوں کو کیساں طور سے دیکھیں تو اس میں سطیت آ جاتی ہے۔ اگر وہ ہر دور میں افراد اور جماعتوں کے رویوں ان کے ماحول اور روایات میں دیکھیں تو ہاس صورت میں وہ ان کے کردار کی کیک اور ان کے عمل کی

آزادی کو ان کے زمانے میں اسر کر کے رکھ دیتے ہیں۔

اس صورت حال سے نکلنے کے لئے پیر بوردیو (Pierre Boerdieu) نے ایک حل نکالا ہے اور وہ یہ ہے کہ کسی گروپ کو اس کے مخصوص ماحول میں دیکھا جائے کہ اس کے اردگرد جو چیلنے تھے ان کا اس نے کیا حل نکالا۔ اس میں گروپ کی آزادی کو جو ایک ماحول اور محدود ثقافتی دائرہ میں تھی۔ اس کا تجربہ ہو سکتا ہے۔ (57)

اگرچہ مشکلات بہت ہیں لیکن پھر بھی نئی ماریخ لکھنے والوں نے روایتی ماریخ پر تقید کر کے اور نئی راہیں کھول کر ماریخی عمل میں فرد اور گروہوں کے نئے انداز میں مطالعہ کرنے کے مواقع فراہم کئے ہیں۔ (58) دو سری طرف انہوں نے ان مادی عناصر کی طرف زیادہ توجہ نہیں دی کہ جن میں طبعی ماحول' اس کے ذرائع و مافذ شامل ہیں۔ ابھی اس بات کی ضرورت ہے کہ ان پر بھی پوری توجہ دی جائے۔

### ہم آہنگی کے مسائل

مورخوں کی دنیا میں جو وسعت آئی ہے اور تاریخ کا دو سرے علوم سے جو رشتہ و تعلق قائم ہوا ہے اس رویہ کو خوش آئند کہا جا سکتا ہے' گر اس کو فراموش نہیں کرنا چاہئے کہ اس کی قبت بھی ہے۔ اس وقت تاریخ کا علم پہلے کے مقابلہ میں بہت زیادہ عکرے ہو چکا ہے۔ اقتصادیات کے مورخ اب ماہرین معیشت کی زبان میں' علم و ادب اور دانش وری کے موضوعات پر کام کرنے والے فلفیوں کی زبان' ساجی تاریخ کے ماہرین علوم ساجیات اور بشریات کی زبان بول رہے ہیں۔ ان مورخوں کے لئے یہ دشوار ہو گیا ہے کہ وہ ایک دو سرے سے بات چیت کر سکیں۔ کیا ہم اس صورت حال کو برداشت کرنے پر مجبور ہیں؟ اور کیا ہے امید ہے کہ یہ آپئی میں ہم آہنگ ہو جائمن؟

اس سلسلہ میں جواب دینا مشکل ہے۔ ہال یمال میں اپنی ذاتی رائے ضرور دے سکتا ہوں جے دو متفاد نقطہ ہائے نظر میں بیان کیا جا سکتا ہوں جے دو متفاد نقطہ ہائے نظر میں بیان کیا جا سکتا ہوں جے دو سرے علوم تقسیم ہوئی ہے یہ لازی تھی اور یہ صرف تاریخ تک محدود نہیں ہے بلکہ دو سرے علوم بھی اس سے متاثر ہوئے ہیں۔ مثلاً محنت کی تقسیم کو ہم اپنے صنعتی معاشرے میں بخوبی

د مکھ سکتے ہیں۔ یہ تقسیم تاریخ کے لئے مفید ثابت ہوئی ہے کیونکہ اس نے انسانی ذہن کو سجھنے کے لئے علم کی نئ راہوں کو تلاش کیا ہے اور اس کو معیاری بنانے کے لئے شخصی کو مشکل' اور منظم بنا دیا ہے۔

لیکن جمال منافع ہوتا ہے وہال اس کی قیت بھی ادا کرنی ہوتی ہے۔ لیکن ہمارے لئے بسرحال سے مم رکھیں۔ سے ذہن کے بسرحال سے ممکن ہے کہ ہم اس دانشوری کی قیت کو کم سے کم رکھیں۔ سے ذہن میں رکھنا چاہئے کہ علوم اور اس کی شاخول میں ایک دوسرے سے تعلق ضرور ہوتا ہے۔ للذا علم تاریخ کے معاملہ میں دوسرے علوم سے ہم آئیکی نہیں تو ایک دوسرے سے مفاہمت ضرور ہے۔

یہ صحیح ہے کہ جب سافتیاتی تاریخ کی ابتداء ہوئی تو ہوش میں آکر واقعاتی تاریخ کو اس کو فراموش کر دیا گیا۔ یہی عال ساجی تاریخ کے سلسلہ میں ہوا کہ سیاسی تاریخ کو اس کے سامنے حقیر سمجھا جانے لگا اور روایتی سیاسی تاریخ لکھنے والوں کے خلاف تعصب آمیز رویہ افتیار کیا گیا۔ عورتوں کی تاریخ اور مقبول کلچر کی تاریخ کو اس طرح سے آزادانہ شعبوں کے طور پر لیا گیا جیسے کہ یہ عام انسانی تاریخ اور معاشرے کے کلچر سے جدا ہیں۔ روزمرہ کی تاریخ دراصل اس تاریخ نوایی کا رد عمل ہے کہ جس میں وسیع جدا ہیں۔ روزمرہ کی تاریخ دراصل اس تاریخ نوایی کا رد عمل ہے کہ جس میں وجہ سے معاشرہ بغیر کی انسانی جذبات کے سامنے آتا ہے۔

اس صورت عال میں اس رد عمل کے خلاف بھی ایک ردعمل ہے 'وہ تلاش ایک مرکز کی ہے کہ جمال سب جمع ہو سکیں۔ اس وقت مقبول عام کلچرکے مور خین نجلی اور اونجی سطح کے کلچوں کے درمیان باہمی تعلقات کا تجزیبہ کر رہے ہیں۔ (59) عورتوں کی تاریخ لکھنے والے اب جنسی تفریق اور ان کے رشتوں کو سمجھ کر عورتوں اور مردوں کی تاریخ لکھنے والے اب جنسی تفریق اور ان کے رشتوں کو سمجھ کر عورتوں اور مردوں کی تاریخ کو تشکیل دے رہے ہیں۔ (60) واقعہ اور تشکیل (ڈھانچہ) کے درمیان جو فرق تھا اور وہ ان دونوں کے درمیان تعلقات کی جگہ لے رہا ہے۔

سب سے اہم بات یہ ہے کہ ساس اور غیرساس مورخوں کے درمیان مخالفت ختم ہو رہی ہے۔ جی- ایم- ٹریولن (G. M. Trevelin) کی ساجی تاریخ کے بارے میں یہ رائے کہ یہ سابی تاریخ کا گشدہ حصہ ہے' اب مسترد ہو گئی ہے اب ہمیں سابی تاریخ

برحال بدوذل نے ممل تاریخ کا جو خاکہ چیش کیا ہے ابھی ہم اس کی تکیل ہے بہت دور ہیں۔ یہ سوچنا کہ ہم اس مقصد میں بھی کامیانی حاصل نہیں کر سکیں سے۔۔۔۔ ''خلط ہے' کیکن ہمیں اس کی جانب کئی قدم اور اٹھانا ہوں گے۔'' کلچرایک ایبا شعبنہ ہے کہ جو تاریخ کے مخلف فقطہ بائے نظر کو ایک مرکز پر لا اور جغرافیائی پیلوؤں پر بھی توجہ دیتے ہیں اور گاؤں کی جموریت پر بھی ان کی نظریں پڑنے تھی ہیں۔ (61) وہ سیای کلچر کا بھی تجزیبہ کرتے ہیں اور اس مفووضہ کو بھی دکیھتے ہیں کہ کیا سیاست روزموہ کا حصہ ہے؟ لیکن میہ ایک علاقہ سے وہ مرے علاقہ میں مختلف ہے۔ اب معاشرہ اور کلچر کو اس نقطہ نظر سے دیکھا جاتا ہے کہ یمل فیصلے کئے جاتے میں عاتی اور عاتی تاریخ میں سیاسی عنامر ملنے لگے میں اور اب سیاسی تاریخ کے مورخ بھی طبقہ اعلیٰ کے مورخ نہیں رہے ہیں۔ اب وہ انتظابت پر تکھتے ہوئے اس کے ساتی (62) امریکی مورخ مائیکل کامن (Michael Kammen) کا کمناہے کہ علم بشویات کے مئے ہیں۔ یا میر کر رسومات کس طرح سے موڑ ہوتی ہیں اور اس کا اظہار کرتی ہیں۔ ہیں' اس کے 'فخاندان کی سیاست'' زبان کی سیاست مورخوں کے لئے موضوعات بن مغموم میں چر ۔ ک متحد کر مکک ہے۔ (63) کا کھی

# Reference

- 1. This essay owes a great deal to discussions with Cambrideg; and more recently to Nilo Odalia and the lively audience at my lectures at the Universidade several generations of students at Emmanuel College Estadual de Sao Paulo at Araraquarn in 1989. Raphael Samuel over many years; to Gwyn Prins and
- the Economic Past (Oxford, 1987). and S. Engerman, *Time on the Cross* (Boston. 1974). There is a judicious assessment of the position of economic history today in D. C. Coleman. History and For a famous (and debatabte) example. see R.W. Fogel

- J. Vincent, The Formation of the British Liberal Party (London, 1966).
- + Other varieties are surveyed in What is History Today? ed. J. Gardiner (London, 1988).
- available in English: J. Le Goff and P. Nora, (eds). Paris. 1974). Some of the essays in this collection are Le Goff and P. Nora (eds), Faire de v.l. histoire (3 vols. J. Le Goff, (ed), La nouvelle histoire (Paris, 1978): J. Constructing the Past (Cambridge, 1985).
- 6. (New York, 1961). Kuhn. The Structure of Scientific Revolutions
- .7 1951). S. Haldane. Everything has a History (London,
- P. Aries, Centuries of Childhood tr. R. Baklick (London, 1962); P. Aries, The Hour of Our Death tr. 11. Weaver (London, 1981); M. Foucault. Madness and
- Civilisation, tr. R. Howard (London, 1967); E. Le Roy Ladurie, Times of Feast, Times of Famine tr. B. Bray (New York), 1971); A. Corbin, The Foul and the History and Anthropology (1984); R. Bauman, Let Your Words be Few (Cambridge, 1984). Concepts of Cleanliness, translation (Cambridge, 1988); J. C. Schmitt (ed.), Gestures, special issue, Fragrant, translation (Leamington, 1986); G. Vigarello.
- 9 (2 vols, London 1972-3). World in the Age of Philip II. tr. S. Reynolds, 2nd edn F. Braudel, The Mediterranean and the Mediterranean
- 10. The examiner's name was Lewis Namier. R. Cobb. The Police and the People. (Oxford, 1970), p.81.
- E. Hoornaert et al., Historia da Igreja no Brasil: ensaio de interpretação a Partir do povo, Petropolis, 1977.
- J. G. A. Pocock, 'The Concept of a Language', in *The Language of Political Theory*: (ed.) A. Pagden (Cambridge, 1987). Cf. D. Kelley: 'Horizons of (ed.) A. Horizons of

- History of Ideas? Journal of the History of Ideas 51 (1990). pp. 3-25. (1987), pp. 143-69. and What is Happening to the Intellectual History'. Journal of the History of Ideas 18
- 13. R. G. Collingwood. The Idea of History: (Oxford. 1946). pp. 213ft.
- 14. Braudel (1949).
- 15. Ouoted in Varieties of History: ed. F. Stern (New York, 1956). p. 249.
- I take the term from the famous Russian critic Mikhail Bakhtin, in his *Dialogic Imagination*, tr. C. Emerson and M. Holquist (Austin, 1981). pp. xix, 49, 55, 263, Other, tr. B. Massumi (Minneapolis, 1986). 273 Cf. M. de Certeau, Heterologies: Discourse on the
- 18. Cf. P. Burke, *The French Historieal Revolution*. (Cambridge, 1990). p. 113. 17. See almost any issue of the History Workshop Journal.
- 19. J. H. Robinson, The New History (New York, 1912); reprinted in his Paths to the American Past (New York. ef. J. R. Pole, 'The New History and the Sense of Social 1979, pp. 271-98). in American Historical Writing' (1973,
- ^0. L. Orr. History 18 1986), pp. 1-22. The Revenge of Literature', New Literary
- 21. R. Fruin, Verspreide Geschriften 9 (The Hague, 1904, pp. 410-'De nieuwe historiographie', reprinted in this
- '2. M. Harbsmeier. 'World Histories before Domestication' Culture and History 5 (1989) pp. 93-131.
- 23. W. Alexander, The History of Women (London, 1979); vols. Hanover, 1788-1800). C. Meiners, Geschiehte des weibliechen Geschlechts (4
- 24. W. Cronon, Changes in the Land (New York, 1983): A. W. Crosby, Ecological Imperialism (Cambridge, 1986).

- There are some sharp comments on this problem in E. Said, *Orientalism* (London 1978).
- 26. 1981). E. De Decca, 1930: o silencio dos vencidos (Sao Paulo,
- . Cf. R. History from Below', Theory and Society 14 (1985), pp. 175-98. Porter, The Patient's View: Doing Medical
- 28. Battle (London, 1976).

  J. Oxouf. (ed.), Nous les maitres d'ecole (Paris, 1967) On the ordinary soldiers, see J. Keegan, The face of
- 29. c. 1914. examines the experience of elementary school-teachers
- 1989). L. Hunt, (ed.), The New Cultural History (Berkeley,
- Alltags des Deutschen Volkes (4 vols, Berlin, 1980-2). 1979); The Structures of Everyday Life, tr. M. Kochan (London, 1981). Cf. J. Kuczynski, Geschichte des F. Braudel, Civilisation materielle et capitalisme (Paris, 1967); revised ed. Les Structures du quotidien (Paris,
- Status of Everyday Life (Lodnon, 1985). (New York, 1959); H. Lefebvre, Critique de la vie quotidienne (3 vols, Paris, 1946-81). Cf. F. Mackie, The M. De Certeau, L'invention du quotidien (Paris, 1980); E. Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life
- the problem of writing the history of cultural rules is in (Ann Arbor, 1984), pp. 231-56. A fuller discussion of of Russian Cluure, ed. J. Lotman and B. A. Uspenskii P. Burke, Historical Anthropology of Early Modern Russian Eighteenth-Century Culture', in The Semiotics huly (Cambridge, 1987), pp. 5ff, 21ff. Lotman, 'The Poetics of Every Day Behaviour in
- Hunt, ed., The New Cultural History (Berkeley.

- 35. N. Elias, 'Zum Begriff des Alltags' in Materiellen zur (Opladen, 1978), pp. 22-9. Soziologie des Alltags, ed. K. Hammerich and M. Klein
- 37. R. Samuel and P. Thompson. (eds), The Miths We Live 36. Cf. P. Burke, Popular Culture in Early Modern Europe (London, 1978), chapter 3.
- 38. P. Thompson, *The Voice of the Past* 1978; revised ed., Oxford, 1988); J. Vansina, *Oral Tradition*, tr. H.M. By (London, 1990).
- (Madison, 1985) Wright (London, 1965) and Oral Tradition as History
- 39. P. Smith, (ed.), of Representation: Essays on Photographies and Representations 9 (1985) pp. 1-32; J. Tagg, The burden Histories (Amherst, 1988). Trachtenberg, The Historian and Film (Cambridge Albums Ŷ
- 40. Symbolic Images (London, 1972), pp. 1-22. E. H. Gombrich, 'Aims and Limits of Iconology' in his Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance (London, 1958). A more sceptical point of view is expressed by E. Panofsky, Essay in Iconology (New York, 1939); E.
- 41. C. Ginzburg, `Da Aby Warburg a E. H. Gombrich', (Aix, 1979). iconography for historians of mentalities see. directed against Studi Medievali 8 (1966) pp. 1015-65. His criticism was Vovelle (ed.), Iconographie et historie des mentalites Fritz Saxl in particular.
- 42. K. Hudson, The Archaeology of the Consumer Society (London, 1983).
- 43. J. Deetz, In Small Things Forgotten: the Archaeology of Early American Life (New York, 1977).
- 44. M. I. Finley, The Use and Abuse of History (London. 1975), p. 101.

- 45. A. Appadurai, (ed.), *The Social Life of Things* (Cambridge, 1986).
- 46. W. Aydelotte, Quantification in History (Reading, Mass., 1971); A. Bogue, Clio and the Bitch Goddess: Quantification in American Political History (Beverly Hills, 1983).
- 47. P. Chaunu, 'Le quantitatif au 3e niveau' (1973: reprinted in his *Histoire quantitatif, histoire serielle* (Paris, 1978).
- 48. G. Le Bras, Etudes de sociologie religieuse (2 vols, Paris 1955-6); M. Vovelle, piete baroque et dechristianisation (Paris, 1973).
- 49. G. Henningsen, 'El "Banco de datos" del Santo Oficio', Boletin de la Real Academia de Historia 174 (1977), pp. 547-70.
- 50. J. Mabillon, De re diplomatica (Paris, 1681).
- 51. C. Lioyd, Explanation in Social History (Oxford, 1986) offers a general survey. More accessible to non-philosophers is S. James, The Content of Social Explanation (Cambridge, 1984).
- 52. E. Erikson, *Young Man Luther* (New York, 1958); P. Gay, *Freud for Historians* (New York, 1985); D. Stannard, *Shrinking History* (New York, 1980).
- 53. R. G. L. Waite, *The Psychopathic God: Adolf Hitler* (New York, 1977).
- 54. I take the distinction between 'intentionalists' and 'functionalists' from T. Mason, 'Intention and Explanation' in *The Fuhrer State, Myth and Reality*, ed. G. Hirschfeld and L. Kettenacker (Stuttgart, 1981). pp. 23-40. My thanks to Ian Kershaw for bringing this
- 55. P. Lowenberg, 'The Psychohistorical Origins of the Nazi Youth Cohort', *American Historical Review 76* (1971), pp. 1457-502.

article to my attention.

- 56. J. Delumeau, La peur en occident (Paris, 1978); and Russurer et proteger (Paris, 1989); P. N. and C. Z. Oxford 1973-7). (Chicago, 1986); T. Zeldin, France 1848-1945 (2 vols, 90 (1986), pp. 813-36; C. Z. and P. N. Stearns, Anger Stearns, Emotionology', American Historical Review
- The argument is unusually explicit in G. Sider, Culture Paris, 1986). and Class in Anthropology and History (Cambridge and (Cambridge, 1977). P. Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, tr. R. Nice
- 59. 60. Editorial collective, `Why Gender and History? Gender A. Gurevich, Medieval Popular Culture, tr. J. M. Bak and P. A. Hollingsworth (Cambridge, 1988).
- 61. M. Agulhon, The Republic in the Village, tr. J. Lloyd (Cambridge, 1982). and History 1 (1989) pp. 1-6.
- 62. 1987). and S. Price, (eds) Rituals of Royalty (Cambridge, M. Segalen, Love and Power in the Peasant Family, tr. S. Matthews (Cambridge, 1983); O. Smith, The Politics of Language 1791-1815 (Oxford, 1984); D. Cannadine
- M. Kammen, Cultural History' American Studies 29 (1984), pp. 19-Extending the Reach of American

## نیچے سے ابھرتی ہوئی تاریخ

#### جم شارپ

18 جون' 1815ء تو بلجیم کے ایک گاؤں کے قریب مشہور اور تاریخ ساز جنگ لڑی گئی' جو واٹرلو کے نام سے مشہور ہے' وہ طالب علم جو کہ برطانوی تاریخ کا مطالعہ کئے ہوئے ہیں انہیں اس جنگ کے بارے میں معلوم ہے کہ اس میں انگریز جزل و یکنگٹن نے' پروشیا کے جزل بلو شرکی مدد سے فرانس کے بادشاہ نپولین کو شکست دے کر یورپ کی تاریخ میں ایک اہم باب کا اضافہ کیا جس کا اثر یورپ کے مستقبل پر بردا گرا پڑا۔ جنگ کے بعد' فوجیوں میں سے ایک انگریز جس کا نام ولیم ویلر تھا۔ اس نے اس جنگ کے بارے میں کئی خطوط اپنی بیوی کو لکھے۔ ایک خط میں وہ لکھتا ہے کہ:

تین دن کے بعد جنگ ختم ہو گئی۔ میں اس جنگ میں محفوظ رہا۔ میں چاہتا ہوں کہ جنگ کے بارے میں جو پچھ میں نے دیکھا ہے اس کو تفصیل سے بیان کروں .... 18 جون کی صبح ہمارے لئے بارش اور سردی کی صبح تھی ہم بالکل بھیگ گئے تھے اور خنکی کی وجہ سے ہمارے جہم سن ہو کر رہ گئے تھے۔ پچھلے سال جب میں گھر پر تھا اور اکثر تمباکو نوشی کرتا تھا تو تم میری سرزنش کرتی تھیں۔ گر میں جمہیں بھین دلاتا ہوں کہ اگر اس رات میرے بیاں تمباکو کا وافر ذخیرہ نہیں ہوتا تو میں بھی کا خدا کو بیارہ ہو چکا بیاں تمباکو کا وافر ذخیرہ نہیں ہوتا تو میں بھی کا خدا کو بیارہ ہو چکا

اس کے بعد ویلر اپنی بیوی کو واٹرلو کی جنگ کی تفصیلات لکھتا ہے:

فرانسیی توپ خانہ کی مسلسل گولہ باری' اس کی رجنٹ کے حملوں سے دشمن کی نوج کے ایک حصہ کی تباہی' یو گومونٹ کی حویلی میں انگلتانی فوج کے ساہیوں کے مردہ جسموں کا ڈھیر' اور ایک فرانسیی افسر جو کہ جنگ میں مارا گیا تھا اس کی جیب سے پیپوں کی چوری۔ تاریخ کی کتابوں کو بڑھا جائے تو ان سے یہ تاثر ملتا ہے کہ اس جنگ کا فاتح و یکٹکٹن تھا' کیکن اگر غور کیا جائے تو ویلر اور اس کی طرح کے ہزاروں افسر اور سپاہی اس جنگ کے فاتح تھے۔ تچیلی دو دہائیوں سے مورخین ماضی کی تاریخ لکھتے ہوئے اب اس اہم نکتہ بر غور کر رہے ہیں اور تحقیق میں مصروف ہیں کہ واقعات کی چھان بین اور تلاش کرتے ہوئے ایسے مواد کو نظر انداز نہ کیا جائے جیسا کہ ویلر نے لکھا ہے اور اس کی بنیاد پر اریخی حقائق کو ایک نے انداز اور نقطه نظرے جانچا اور پر کھا جائے۔ ایک ایسی ماریخ کو فاتحین کی نظرسے نہیں بلکہ ان عام ساہیوں کی نظرسے دیکھنا چاہئے کہ جنہوں نے جزلوں اور کمانڈروں سے زیادہ جنگوں میں حصہ لیا۔ اب تک تاریخ کو برے آومیوں کے کارناموں کا مرقع سمجھا جاتا تھا۔ اگرچہ انیسویں صدی میں تاریخ میں معاشی اور ساجی پہلوؤں پر لکھا گیا گریبال بھی نقطہ نظر

الیسویں صدی میں ماری میں معافی اور ساجی پہلوؤں پر لکھا کیا طریماں بھی نقطہ نظر وہی تھا کہ طبقہ اعلیٰ کے سابی کردار کو ابھارا جائے۔ تاریخ نویی کے اس طرز پر کانی دانشور اور محقق ایسے تھے جو اس پر مطمئن نہیں تھے اس کا اظہار 1936ء میں بریخت کی ایک نظم ''ایک مزدور کے سوال کہ جو اس نے تاریخ پڑھ کر پوچھ'' سے ہوتا ہے۔ اس کی یہ نظم آج بھی اس نقطہ نظر کو چیلنج کر رہی ہے کہ جو ''اوپر سے ابھرنے والی تاریخ'' کو آگے بڑھا تا ہے۔ (2) لیکن تاریخ نویی میں یہ تبدیلی اس وقت آئی جب والی تاریخ'' کو آگے بڑھا تا ہے۔ (2) لیکن تاریخ نویی میں یہ تبدیلی اس وقت آئی جب ابھرتی ہوئی ہوئی آرٹیل ''نیچ سے ابھرتی ہوئی ہوئی آرٹیل ''نیچ سے ابھرتی والی تاریخ'' شائع ہوئی (4) 1989ء میں ایک آرٹیل آب نیچ سے ابھرتے والی تاریخ'' شائع ہوئی (4) 1989ء میں اس کہا۔ 1985ء میں ایک کتاب ''نیچ سے ابھرنے والی تاریخ'' شائع ہوئی (4) 1989ء میں اس کتاب میں عام لوگوں کے کردار کو ابھارا'' اس نے اس بنگ میں عام لوگوں کے کردار کو ابھارا'' اس نے اس بنگ میں عام لوگوں کے کردار کو ابھارا'' اس نے اس بنگ میں عام لوگوں کے کردار کو ابھارا'' اس نے اس بنگ میں عام لوگوں کے کردار کو ابھارا'' اس نے اس نے نقطہ نظر

کو اور متحکم کر دیا (5) اس طرح پچھلے بیں سالوں کے اندر تاریخ کا وہ نیا نقط نظر ابھرا کہ جو واٹرلو کے بارے میں ویلر نے دیا تھا۔

اس نے نقطہ نظر کو مورخوں نے برے جوش و خروش اور دلچیں کے ساتھ افتایار کیا کیونکہ اس کی وجہ سے تحقیق کیا کیونکہ اس کی وجہ سے ایک تو تاریخ کو وسعت لمی 'دو سرے اس کی وجہ سے تحقیق کے نئے بنا سامنے آئے اور مورخوں کو اس بات کا موقع ملا کہ وہ ان مردوں اور عورتوں کے جنیں اب تک نظر انداز کیا گیا تھا۔ برقمتی سے اب تک برطانیہ کے اسکولوں میں جو تاریخ پڑھائی جاتی ہے' اس میں عام لوگوں کے تجربات اور مشاہرات کو کوئی اہمیت نہیں دی جاتی ہے (6) اس کا اظہار کو 1965ء میں ایڈورڈ ٹامیس نے اپنی انگلتان کی تاریخ کلھتے ہوئے اس طرح سے کیا ہے:

میری خواہش ہے کہ میں غریب ہنرمندوں' دست کاروں' اور جولاہوں کو اس بے عزتی اور ذلت سے نکالوں کہ جو کئی نسلوں سے تاریخ میں ان سے وابستہ ہے۔ ان کا فن و ہنر اور روایات چاہے کیوں نہ مر رہی ہوں' ان کی نئی صنعت سے دشنی چاہے کیوں نہ ان کی پس ماندگی کو ظاہر کر رہی ہو۔ ان کی اجمائی زندگی کے بارے میں خیالت چاہے کیوں نہ تنخیلاتی ہوں۔ ان کی بناو تیں اور سازشیں چاہے کیوں نہ یوقونی پر مبنی ہوں' لیکن دیکھنا بناو تیں اور سازشیں چاہے کیوں نہ یوقونی پر مبنی ہوں' لیکن دیکھنا میں رہے کہ یہ ہوا کو گی واسطہ نہیں ہے اور جن تجربات سے ہم بیاواقف ہیں۔ (7) اس لئے ان کے زبن کو سمجھنا انتمائی ضروری

اس تحریر سے اندازہ ہو آ ہے کہ ٹامیس نے نہ صرف ان مسائل کی نشاندہی کی ہے کہ جن سے ماضی میں عام آدمی دوچار ہوا بلکہ یہ بھی کہ ان تجربات کی روشنی میں عام آدمیوں کی زندگی کو کس طرح سے تاریخ میں تشکیل نو کی جائے۔ اس نے اس بات کی بھی کوشش کی ہے کہ جدید مورخ اپنے دور کے حالات اور تجربات سے سیجھ کر

ماضی کے مسائل کا تجزبیہ کرے۔

میں اپنے اس مضمون میں اس بات کی کوشش کروں گاکہ "نیجے سے ابھرتی ہوئی اریخ" پر اب تک جو اہم کاہیں شائع ہوئی ہیں۔ ان کا تجزیہ کروں۔ اگرچہ اس کام کو کرتے ہوئے مجھے دو مختلف قتم کے مسائل سے دوچار ہونا پڑے گا: ایک تو اس نقطہ نظر سے جو تاریخیں کھی گئی ہیں' ان میں موضوعات کی بوقلمونی بہت ہے۔ ان میں پائے رینیز کے چرواہوں کی زندگی سے لے کر موجودہ دور کے صنعتی تصوراتی نقطہ بائے نظر کو ایک دو سرے سے علیحہ کرنا پڑے گا۔ اگرچہ تاریخ کو اس نقطہ نظر سے پڑھنا اور اس پر شخیق کرنا بڑا مجب ہے' گر اس کو بھی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا ہے کہ باضی اس قدر سیدھا اور آسان نہیں ہے کہ جو صرف اسی نقطہ نظر سے سمجھا جا سکے باکہ یہ بیا ہے کہ جو صرف اسی نقطہ نظر سے سمجھا جا سکے بیکہ یہ بیا کہ یہ بیا کہ ہے کہ جو صرف اسی نقطہ نظر سے سمجھا جا سکے بیکہ یہ بیا کہ یہ بیا کہ بیا کہ جس کے لئے وسیع ناظر کی ضرورت ہے۔

جدید مورخوں کے لئے یہ ایک خوش آئند بات ہے کہ وہ تاریخ کو ان عام لوگوں کے تجربات سے مالا مال کریں کہ جنہیں اب تک نظر انداز کیا گیا ہے اور یا بقول ٹا مہن خارت کی نظر سے دیکھا گیا ہے۔ لیکن یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ اس نقطہ نظر سے تاریخ لکھنے میں کئی مشکلات بھی ہیں۔ ان میں پہلا مسکلہ تو شہادت کا ہے۔ کہ کس بنیاد پر ان تجربات کو لکھا جائے۔ اس کی مثال ای۔ پی۔ ٹا مہن کی کتاب ہے کہ جو اس نے انگلتان کی ورکنگ کلاس اور اس کی تشکیل پر لکھی ہے۔ اس کتاب پر اور چاہے جو بھی تنقید ہو' گریہ بات واضح ہے کہ اس نے ہرواقعہ کے ثبوت میں ٹھوس اور تاریخی شہادتیں دی ہیں۔ لیکن جب مورخ اس سے پہلے کے ماضی کی تاریخ لکھتا ہے تو اس کو شہادتیں دی ہیں۔ لیکن جب مورخ اس سے پہلے کے ماضی کی تاریخ لکھتا ہے تو اس کو بیا فیاتی ہیں۔ کیونکہ اٹھارویں صدی سے پہلے ڈائریاں' یاددا شیں' اور سیاس منشور کم پائے جاتے ہیں۔ اس کے ساتھ ہی دو سرا مسکلہ یہ ہے کہ '' بینچ'' کہاں سے شروع کیا جائے جاتے ہیں۔ اس کے ساتھ ہی دو سرا مسکلہ یہ ہے کہ '' بینچ'' کہاں سے شروع کیا جائے وار اس کی کس طرح سے تعریف کی جائے۔

اس دائرہ میں رہتے ہوئے جن مورخوں نے ابتدائی جدید یورپ کی تاریخ کو لکھا ہے انہوں نے اس کی وضاحت کی ہے کہ معاشرے کے کن طبقوں کا مقبول عام کلچر ینچ سے ابھرا۔ لیکن ان کی کو ششوں کے باوجود میں یہ سوال کرنے پر مجبور ہوں کہ اس عمد میں مقبول عام کلچر آخر کس کو کہتے تھے؟ اور وہ کیا تھا؟ (8) کیونکہ جدید دور سے سولہویں صدی تک معاشرے میں عام لوگ مختلف طبقوں اور درجوں میں بے ہوئے تھے اس لئے یہ سوال اہمیت کا حامل ہے کہ اس طبقاتی معاشرہ میں تاریخی لحاظ سے ہم '' ینچ ''کی اصطلاح کو کن کے لئے استعمال کریں۔ (9)

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس نقطہ نظرے تاریج کو تشکیل کرنا انتہائی اہم ہے۔ کیکن اس سلسلہ میں جو مسائل ہیں ان کا اندازہ ان مورخوں کی تحریروں سے ہو تا ہے کہ جنہوں نے مار کسی روایات یا برطانوی لیبر تاریخ کے دائرے میں رہتے ہوئے تاریخ کا جائزہ لیا ہے۔ مارکسی مورخین نے تاریخ کو جس انداز سے لکھا ہے اس کی اہمیت سے کسی کو بھی انکار نہیں ہے اور اس لئے ایک مارکسی مفکر نے تو یہ بات کمہ دی کہ جن مورخوں نے بھی تاریخ کو نیچے سے دیکھا ہے وہ مارکسی نظریات کے اثر سے ممکن ہوا ہے۔ (10) اگرچہ اس قتم کے وعویٰ کرنا ذرا مبالغہ آمیزی ہے مگر میری بیہ قطعی خواہش نہیں کہ میں اس عظیم مفکر کے اثرات کو ذرا بھی کم کرنے کی کوشش کروں کہ جس نے علم و دانش میں بے بہا اضافہ کیا ہے۔ اس میں سرحال کوئی شبہ نہیں کہ مار کسی مورخوں نے ساجی تاریخ کے ان پہلوؤں کی اس وقت نشان وہی کی کہ جب ان کو زیادہ اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ انہوں نے خاص طور سے ان سیاس اور معاشی تحریکوں کو بھی ابھارا کہ جن میں عوام نے شرکت کی تھی اور تاریخ پر اثر انداز ہوئے تھے۔ اس بیس منظر میں ٹامیسن کے 1966ء میں لکھے ہوئے مضمون کو دیکھا جائے تو وہ ایک لحاظ سے ینچے سے ابھرتی تاریخ کی شروعات ہے۔ اس قتم کی سوچ کو تاریخی لحاظ ے ایرک ہوبس باؤم نے اپنے ایک آرٹکل میں بھی بیان کیا ہے۔ اس کے مطابق 'ڈگراس روٹس تاریخ'' کا تصور 1789ء سے پہلے نظر نہیں آتا ہے۔ عام لوگوں کی تاریخ کی ابتداء اٹھارویں صدی میں عوام کی تحریکوں سے شروع ہوتی ہے۔ مار کسی مورخ یا ان سے متاثر ہونے والے ' 'دگراس روٹس تاریخ' میں اس وقت سے ولیسی لینا شروع کی جب کہ مزدوروں کی تحریکیں یورپ میں اٹھیں۔ اگرچہ اس نے اس کی بھی نشان دہی کی کہ اس رحجان کی وجہ ہے ساجی تاریخ لکھنے والوں نے خود کو بڑا محدود کر لیا ہے۔ (11)

اس قتم کی محدودیت کی جانب 1957ء میں شائع ہونے والی کتاب ''انگلتان کی ورکنگ کلاس کی ٹوٹ پھوٹ'' جس کا مصنف رچرڈ ہوگارٹ ہے (R. Hogart) وہ ورکنگ کلاس کی تاریخ کو بیان کرتے ہوئے قارئین کو متنبہ کرتا ہے کہ مزدوروں کی تحریک کے بارے میں جلد ہی کسی فیصلہ پر نہ پنچیں۔ وہ اپنی تحقیق کے دوران اس بتیجہ پر بھی پنچا کہ بہت سے مورخ مزدوروں کی تحریک کے بارے میں مبالغہ سے کام لیتے ہیں اور ان کی اصلی زندگی اور اس کے مسائل کو نہیں دیکھے پاتے ہیں۔ (12)

ٹامیسن نے 1966ء میں اس کی نشان وہی کی کہ لیبر کی تاریخ پر لکھتے ہوئے مورخ اداروں' راہنماؤں اور ان کے نظریات کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ وہ کہتا ہے کہ اس طرح سے تاریخ کو لکھتے ہوئے لیبر کی تاریخ اپنی ہم آہنگی کو کھو دیتی ہے اور مختلف خانوں میں بٹ جاتی ہے۔ (13)

ہوبس باؤم مزید اس کی وضاحت کرتے ہوئے کتا ہے کہ مارکسی یا دوسرے مورخوں نے جب بھی لیبر کی تاریخ کھی تو انہوں نے عام لوگوں کی نہیں بلکہ ٹریڈ یو نین کے راہنماؤں یا مزدوروں کے سابی کارکنوں کی تاریخ کھی ہے۔ اس لئے لیبر تحریک کی تاریخ کو عام لوگوں کی تاریخ نہیں کما جا سکتا ہے۔ (14)

ایک اور مشکل جو عام دہارے کی لیبر تاریخ نیجے سے ابھرتی ہوئی تاریخ کے لئے پیدا کرتی ہے وہ یہ ہے کہ یہ ایک خاص دور تک محدود ہوتی ہے۔ جن لوگوں نے نامہن اور ہوبس باؤم کے اس موضوع پر مقالے پڑھے ہیں۔ ان میں یہ تاثر ابھرتا ہے کہ ینچے سے ابھرتی تاریخ کو صرف فرانسیی انقلاب کے بعد سے لکھا جا سکتا ہے کیونکہ اس سے پہلے اس تاریخ کا وجود نہیں تھا۔ ہوبس باؤم کے نزدیک یہ اٹھارویں صدی کی عوامی تحمین تھیں کہ جنہوں نے مورخوں کو اس پر مائل کیا کہ وہ تاریخ کو نچلی سطح سے دیکھیں تھیں کہ جنہوں نے مورخوں کو اس پر مائل کیا کہ وہ تاریخ کو نچلی سطح سے دیکھیں۔ اس نے مزید کما کہ جیکوین ازم (Jacobinism) کے بعد سے فرانسیں انقلاب کو سوشل ازم نے نئی زندگی دی اور روشن خیالی کو مارکس ازم کے ذریعہ

وسعت ملی - یہ وہ دائرے ہیں کہ جن میں نیلی سطح سے ابھری تاریخ کو لکھا جا سکتا ہے۔
اس سوال کے جواب میں کہ آخر یہ نیلی سطح کی تاریخ فرانسیں انقلاب سے کیوں شروع
ہو؟ تو اس نے کہا کہ اس دور میں عوامی تحریکوں کو دستاویزات میں محفوظ کر لیا گیا ہے
اور اب یہ پورا ریکارڈ مورخوں کی دسترس میں ہے جس کی بنیاذ پر وہ آسانی سے عوامی
ایکشن اور ان تحریکوں کو ضابط تحریر میں لا سکتے ہیں - (15)

ینیے سے ابھرنی والی تاریخ ور حقیقت انگلتان کے مار کسی مور خوں کی ان کو ششوں کے نتیجہ میں ترقی پذر ہوئی کہ جو انہوں نے برطانوی لیبر ناریخ لکھ کر کی۔ لیکن اس موضوع کو ماضی کے حوالے سے ایک فرانسیسی مورخ ایمانول۔ لو۔ روئے۔ لادوری (Emmanuel Le Roy Ladurie) کی وہ تحقیق ہے کہ جو اس نے پائیرنین (Pyrenean) کے چرواہوں کی زندگی کے متعلق کی ہے اس کی یہ کتاب جب 1975ء · میں شائع ہوئی تو اس سے نہ صرف تاریخ کا نیا نقطہ نظر وسعت اور گرائی کے ساتھ سامنے آیا' ملکہ رہے کتاب لوگوں میں مقبول بھی ہوئی اور خوب پڑھی گئی۔ (16) اگرچہ اس کتاب پر مورخوں اور اسکالرز کی جانب سے اعتراضات بھی کئے گئے اور اس اسلوب پر بھی تقید کی گئی کہ جو مصنف نے اس کتاب کے لئے اختیار کیا تھا' خاص طور سے اس کے ماخذوں پر (17) لیکن اس حقیقت سے تو کسی کو بھی انکار نہیں کہ اس قتم کی تاریخ لکھنے والوں کو بھی تحقیق و تفتیش میں انہیں طریقوں کو اختیار کرنا چاہئے کہ جو دو سرے مورخ اختیار کرتے ہیں' لیکن اس مصنف کا کہنا ہے کہ : "اگرچہ كسانول كى كىميونيئيز پر تو كافى تاریخی مواد مل جاتا ہے اليكن ايسے موادكى بردى کی ہے کہ جو کسانوں کی اپنی زندگی کے بارے میں معلومات فراہم کرے۔" (18) لادوری نے اس کا حل یہ نکالا کہ انکوئیزیژن کی ان وستاویزات سے مرو لی کہ جو اس نے کسانوں پر کفر کے الزام پر مقدمات چلاتے وقت تیار کیس تھیں۔ اس سے بیہ بھی اندازہ ہوا کہ اگر مورخ چاہے تو وہ سرکاری دستاویزات کی مدد سے بھی بچیلی نسلوں کی ذہنی اور مادی زندگی کے بارے میں معلومات انتھی کر سکتا ہے۔

اب ساجی اور معاثی تاریخ لکھنے والے ان وستاویزات کا پوری پوری طرح سے

استعال کررہے ہیں کہ جو ماضی میں سرکاری عہدے داروں یا اداروں نے اپنے مقاصد یا انظامی امور کے لئے تیار کیں تھیں۔ اور یہ بھی سوچا بھی نہ تھا کہ انہیں تاریخی مواد کے طور پر بھی استعال کیا جا سکتا ہے۔ بقینا اگر آج ان دستاویزات کو جمع کرنے والوں کو پتہ چلے تو ان کی جیرانی کی انتہا نہ ہو گی کہ کس طرح سے عدالتوں کے مقدموں کی تفصیلات 'چرچ کے ریکارڈز' زمین کی خرید و فروخت کے کاغذات مورخوں کے لئے تاریخی سرمایہ بن گئے ہیں۔ یہ تاریخی مواد ماضی کے معاشرے ' اور لوگوں کے ذبن ' ان کی عادات اور رویوں کے لئے۔ ایک بیش بما خزانہ ہے۔ اس کی جانب اشارہ کرتے ہوئے ایڈورڈ ٹا میسن نے لکھا ہے کہ:

لوگ ٹیکس دیا کرتے تھے۔ چولیے کا ٹیکس دینے والوں کا ریکارڈ ہے۔ گر اس سے فائدہ اٹھانے والے ٹیکس کی تاریخ کھنے والے نہیں بلکہ وہ مورخ ہیں کہ جو آبادی کے بارے میں تحقیق کرتے ہیں۔ اس طرح سے لوگ چرچ کو ٹیکس دینے تھے۔ اس سے بھی مورخ آبادی کی تعداد کا اندازہ لگاتے ہیں۔ لوگ زمینوں پر مختلف معاہدوں کے تحت کاشت کرتے تھے۔ ان معاہدوں کی شرائط کے کاغذات زمیندار کے پاس محفوظ ہوتے تھے۔ اس قتم شرائط کے کاغذات زمیندار کے پاس محفوظ ہوتے تھے۔ اس قتم صرف انہیں بطور شہادت لے رہے ہیں بلکہ اس ضمن میں نئے سوال اٹھا رہے ہیں۔ (19)

اس اقتباس سے یہ اندازہ ہو تا ہے کہ اس قتم کا تاریخی مواد کئی کھلوں میں موجود ہے۔ اور اس مواد کی موجودگی میں مورخ لوگوں کی زندگی اور ان کے الفاظ سے اتنا ہی قریب جا سکتا ہے کہ جس طرح سے آج شیپ ریکارڈ سے باتوں کو س کر زبانی " تاریخ کو کھا جا سکتا ہے۔ آج کل زبانی تاریخ کو مورخ عام لوگوں کے تجربات اور مشاہدات کی بنیاد پر ضبط تحریر میں لا رہے ہیں' لیکن اس زبانی تاریخ کو کیوں عام لوگوں تک محدود رکھا جائے اور کیوں نہ اس میں طبقہ اعلیٰ کے لوگوں کو بھی شامل کر لیا تک محدود رکھا جائے اور کیوں نہ اس میں طبقہ اعلیٰ کے لوگوں کو بھی شامل کر لیا

جائے۔ (20) کیکن زبانی تاریخ کی اس کی کو اس ریکارڈ سے پورا کیا جا سکتا ہے کہ جو تحریری شکل میں عام لوگوں کی زندگی سے متعلق ہے۔ جس کو لادوری نے استعال کیا ہے۔ اور 1976ء میں اس ریکارڈ کو ایک اطالوی مورخ نے "پنیر اور کیڑے" (Ginzburg) میں استعال کیا ہے۔ (21) گنزبرگ (The Chease and Worus) نے اس کتاب میں کوشش کی ہے کہ وہ کسانوں کے ذہن اور ان کی عادات کو سامنے لے كر آئے اس مقصد كے لئے اس نے ايك كسان كا انتخاب كيا ہے كہ جس كى ذہنى اور روحانی حالت کے ذریعہ اس عمد کو سمجھا جا سکے۔ یہ کسان ایک آٹا پینے والی چکی میں کام کرتا تھا۔ اس کا نام ڈومی نیکو اسکین ڈیلا (Domenico Scandella) اور عرفیت مینو چیو (Menocchio) تھی۔ یہ 1532ء میں پیدا ہوا تھا اور شال مشرق اٹلی کے ایک گاؤں فریولی (Friuli) میں رہتا تھا۔ اس کے خیالات کی وجہ سے سے محکمہ انکوئیزیژن کی نظروں میں آگیا اور بالاخر 1600 میں اسے بھانسی وے وی گئے۔ اس ك مقدمه ك دوران عدالت نے اس كے ند ہى خيالات كے بارے ميں جو وستاويزات تیار کیس تھیں' ان کی مدد سے گنزبرگ نے اس کے عمد کے عقائد اور نہیں خیالات کی تشکیل کی ہے۔ یہ کتاب ایک کارنامہ ہے۔ مصنف نے اس کا جو دیباچہ لکھا ہے اس میں ان طریقوں اور ذرائع کے بارے میں تفصیلا" بتایا گیا ہے کہ جن کی بنیاد پر صنعتی دور سے پہلے کے نیلے اور کیلے ہوئے طبقوں کی تاریخ کو لکھا جا سکتا ہے۔ وہ خاص طور پر اس بات پر زور رہتا ہے کہ:

"اگر دیکھنے میں کوئی واقعہ معمولی نظر آئے تب بھی اسے بیکار قرار نہیں دیا جا سکتا ہے ۔۔۔۔ معمولی سے بکھرے ہوئے اور نظر انداز کئے ہوئے واقعات کی روشنی میں تاریخ کو تشکیل دیا جا سکتا ہے۔" (22) اگر کمی ایک فرد کی زندگی کا گرائی سے مطالعہ کیا جائے تو اس سے اس عمد کے ذہن کو سمجھا جا سکتا ہے۔ یہ صبح ہے کہ اس خاص قتم کے افراد کو تلاش کرنا مشکل ہے۔ لیکن اگر کوشش کی جائے تو اس قتم کی "کیس افراد کو تلاش کرنا مشکل ہے۔ لیکن اگر کوشش کی جائے تو اس قتم کی "کیس اسٹدی" تاریخ نولی میں اہم اضافہ ہوگی۔

ینیے سے ابھرنے والی تاریخ لکھنے والے مورخ صرف ایک ہی ماخذ کو استعال نہیں

کویتے ہیں' بلکہ وہ دو سرے مافذوں سے بھی مدد لیتے ہیں جن میں سرکاری اور نیم سرکاری، وہتاویزات بھی ہوتی ہیں۔ اس کی ایک مثال باربرا۔ اے۔ ہناوالٹ کے ہوئے نافذ لین ہوری کی عدالتی تحقیقات کی سابی تاریخ کے ایک نظر انداز کئے ہوئے نافذ لین جیوری کی عدالتی تحقیقات کی دستاویزات کی مدد سے قرون وسطی کی کسانوں کی زندگی کی تشکیل کی ہے۔ (23) ہنا والٹ نے اس مافذ پر تبمرہ کرتے ہوئے کما ہے کہ اس کی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ اس میں دربار یا چرچ کی دستاویزات کی ملا ہے کہ اس کی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ اس میں دربار یا چرچ کی دستاویزات کی طرح کسی فتم کا تحصب اور بہند و ناپند نہیں کیونکہ مقدمات کی کارروائی لکھنے والے اپنی یادواشت میں کارروائی لکھ رہے تھے۔ ان کے ذہن میں قطعی یہ خیال نہیں تھا کہ اس میں اوقعات کو منٹ کرنے کی کوشش بھی نہیں کی گئ ہے۔ اس مافذ کو دو سرے مافذوں کی واقعات کو منٹ کرنے کی کوشش بھی نہیں کی گئ ہے۔ اس مافذ کو دو سرے مافذوں کی مدد سے استعال کرتے ہوئے ہناوالٹ نے گھریلو معیشت' ماحول' بچپپن' جوائی و بڑھا ہے کی زندگی نزدگی' بچوں کی پرورش کے طریقے اور قرون وسطیٰ میں کسانوں کی روزمرہ کی زندگی کے بارے میں لکھا ہے۔

اس کے کام اور لادوری اور گنربرگ کی تحقیق میں یہ فرق ہے کہ ان دونوں نے دونوں نے دونوں سنڈی کی بنیاد ایک خاص مافذ پر رکھی ہے۔ جب کہ بنا والٹ نے سرکاری و غیر سرکاری دستاویزات کو بھی اپنا مافذ بنا کر وہی نبائخ نکالے ہیں اور یہ ثابت کیا ہے کہ سرکاری دستاویزات کو بھی نجل سطح کی تاریخ کے لئے استعال کیا جا سکتا ہے۔ اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ ینچ سے ابھرتی ہوئی تاریخ میں تحقیق کے جدید طریقوں کی وجہ سے وسعت اور گرائی آتی ہے۔ اب یہ تاریخ محض عوام کی سیاسی تحمیوں کی وجہ سے وسعت اور گرائی آتی ہے۔ اب یہ تاریخ محض عوام کی سیاسی تحمیوں تک محدود نہیں رہی بلکہ ان راہوں کی تلاش میں ہے کہ جو اب مار کسی تاریخ نولی نے بند کر رکھے تھے۔ اگرچہ مار کسی روایات کو باتی رکھنا انتہائی ضروری ہے 'لیکن اس کا بھی خیال رکھنا ضروری ہے کہ کیا مار کس کے بندی طبقاتی شعور کو صنعتی دور سے پہلے کے معاشرے پر اطلاق کیا جا سکتا ہے؟ برقسمتی بنیادی طبقاتی شعور کو اب تک کامیابی نہیں ہوئی ہے۔ اگرچہ بہت سے مورخ فرانس

کے مکتبہ تاریخ نویسی لیخی آنالز (Anuals) سے بہت متاثر ہوئے ہیں۔ (24) اس میں کوئی شک نہیں کہ جن مورخوں نے اس مکتبہ فکر کے تحت تاریخ لکھی ہے انہوں نے نہ صرف ماضی کے بارے میں ہماری معلومات میں اضافہ کیا ہے، بلکہ حالات کو جائے، سمجھنے، اور واقعات کا تجزیہ کرنے کا ایک نیا طریقہ بھی ویا ہے کہ کس طرح سے دستاویزات کو نئے انداز سے استعال کیا جائے اور نئے سوالات اٹھائے جائیں۔ اس مکتبہ فکر نے جب "زوہنیت" کا تجزیہ کیا تو اس سے مورخوں کو اس بات کا موقع ملا کہ وہ معاشرے کے نچلے طبقوں کی زہنی دنیا کی تشکیل کر سکیں۔ انہوں نے اس فریم ورک کو معاشرے کہ جس میں رہتے ہوئے نیچے کی سطح کی تاریخ کو بیان کیا جا سکتا ہے۔

کچھ مورخوں نے نئے ماڈل کو سوشیولوجی اور انتھرا بولوجی میں تلاش کیا ہے اگرچہ اس کو شش میں تاریخ کو وسعت ملی ہے اور اس علم میں نیا اضافہ ہوا ہے' گر کہیں کہیں اس کوشش میں تاریخ کے علم کو نقصان بھی پہنچا ہے۔ جمال تک سوشیولوجی کا تعلق ہے اس سے مورخوں نے صنعتی مزدوروں کی تاریخ لکھتے ہوئے تو بھربور فائدہ اٹھایا' لیکن جب مورخوں نے مجلی سطح کی تاریخ کے کسی ایک خاص موضوع پر شحقیق میں اس کو استعال کرنے کی کوشش کی تو انہیں زیادہ کامیابی نہیں ہوئی (25) انتخرا بولوجی کا استعال اس وقت تو بہت عمدہ رہا جبکہ مورخوں نے قرون وسطی اور دور جدید کے خاص موضوعات پر کام کیا۔ لیکن اس کے استعال نے بھی مسائل کو پیدا کیا ہے۔ (26) ان میں سے کچھ مسائل کی نشان وہی ایلن میکافارلن (Alan Macfarlane) کے اس کام سے ہوتی ہے جو اس نے ٹیوڈر اور اسٹوارٹ دور میں اسکس (ESSEX) میں جن پر جادوگری کے الزامات لگائے گئے تھے۔ (27) ان کی تاریخ لکھی ہے۔ میکفارلین کے نام کو "و پیل سطح سے ابھرتے ہوئے جادو کی تاریخ" کما جا سکتا ہے۔ جادوگری کے موضوع پر اونچی سطح سے ہیو ٹریور- روپر (Hugh Trevor - Roper) نے دیکھا ہے ' جو انتھرا پولوجی کے لئے کہتا ہے کہ یہ گاؤں کے لوگوں کے توہمات کو ہر جگہ اور ہر عید میں ایک ہی جیسا دیکھتے ہیں۔ (28) اس کے برعکس میکفارلین نے جادوگری کے بارے میں اعتقاد پر جو تحقیق کی ہے اس نے ہماری سوچ کے دروازے کھول دیئے ہیں اور

اس موضوع پر ہماری آگی میں اضافہ کیا ہے۔ اس کے کام کی ایک خاصیت یہ بھی ہے

کہ اس نے انتقرا پولوجی کی معلومات کو تاریخ نویسی میں استعال کیا ہے۔ اس سے ہمیں گاؤں میں جادوگری کے اثرات کا اندازہ ہوتا ہے۔ اور یہ کہ الزامات کے پس منظر میں ایک ہی پیٹرن نظر آتا ہے لینی لوگوں کے درمیان ذاتی اختلافات اور رفجشیں۔ انتقرا پولوجی کی یہ مدد اس وقت ناکانی معلوم ہوتی ہے کہ جب یہ سوالات اٹھائے جاتے ہیں کہ گاؤں اور گاؤں کے لوگوں سے دور آخر کیوں 1563 میں پارلیمنٹ نے جادوگری کے خلاف مقدمات قائم کرنے کا قانون پاس کیا؟ اور آخر کیوں 1736 میں ایک قانون پاس ہوا کہ جس میں جادوگری کے خلاف قانون پاس کیا اور آخر کیوں گئ؟ انتقراپولوجی کی بس ہوا کہ جس میں جادوگری کے خلاف قانون کی کارروائی ختم کر دی گئ؟ انتقراپولوجی کی کر دیا جائے گا اور اس سوال کا جواب ڈھونڈ سے کی کوشش نہیں کی جائے گی کہ طاقت کا مرکز کہا ہے؟ اور وہ کس طرح سے کام کرتا ہے؟

ہاری اس تمام بحث سے یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ پنچ سے ابھرتی ہوئی تاریخ نولی تاریخ کو ایک نیا نقطہ نظر دیتی ہے یا یہ ایک خاص قسم کی تاریخ ہے؟ اگر اس کو ایک نقطہ نظر تسلیم کر لیا جائے تو یہ دو قسم کے کاموں میں مدد دیتا ہے: یہ اونجی سطح کی تاریخ کو صحیح کرتا ہے اور یہ خابت کرتا ہے کہ واٹرلو کی جنگ میں صرف و یمانگٹن ہی شامل نہیں تھا بلکہ اس مین عام فوجی ویلر بھی تھا اور یہ کہ برطانوی صنعتی انقلاب میں جو کہ تامل نہیں اپنے عروج پر تھا' اس میں بقول ٹا میسن عام لوگوں کا خون پیدنہ بھی شامل کہ جس کے بغیریہ کامیاب نہیں ہو سکتا تھا۔ (29)

دوسرا اس کا فائدہ یہ ہوا ہے اس نقطہ نظرنے تاریخ میں روایتی اسلوب و روایتی انداز بیان کو عام لوگوں کی روزمرہ کی زندگی سے ہم آہنگ کرکے مزید دکش اور دلچیپ بنا دیا ہے۔ اس کے برعکس یہ بھی کما جا سکتا ہے کہ پنچ سے ابھرتی ہوئی تاریخ لکھنے والوں نے اپنے سیاسی جھکاؤ اور دستاویزات کے استعال سے اس تاریخ نولی کو الوں نے اپنے سیاسی جھکاؤ اور دستاویزات کے استعال سے اس تاریخ نولی کو ایک "ٹائپ" بنا دیا ہے۔ اگرچہ یہ صبح ہے کہ تاریخ کو واضح طور پر ان دو حصوں میں تقسیم کرنا بھی مشکل ہے کیونکہ تاریخ کسی قشم کی بھی ہو چاہے وہ معاشی ہو' سیاسی ہو'

نوجی اور فکری ہو' اس کو بند ڈبول میں نہیں رکھا جا سکتا ہے' وہ ہر صورت میں اپنی فکری وسعتوں سے ذہن کو متاثر کرتی ہے۔

بسرحال یہ کما جا سکتا ہے کہ نیچے سے ابھرتی ہوئی تاریخ اس وقت موثر ہو سکتی ہے کہ جب اسے کسی خاص تعلق سے لکھا جائے۔ اس کئے "ہسٹری ورکشاپ جرنل" کے ایڈ پیوریل بورڈ نے اپنے پہلے شارے میں اس کا اظہار کیا کہ "مہارے سوشل ازم کا تعین اس سے ہو تا ہے کہ یہ ویکھا جائے کہ ماضی میں عام لوگ کس حال میں تھے' ان کی روزمرہ کی زندگی کیسی تھی۔ ان کے سوچنے کا انداز کیا تھا۔ اور ان کی انفرادیت کیا تھی؟ اور بیہ کہ وہ کون سی وجوہات تھیں کہ جنہوں نے ان کے ذہن کو ایک خاص شکل دی۔" انہوں نے اس میں بیہ اضافہ بھی کیا کہ ''ہم نظام سرماییہ واری پر بھی پوری پوری توجہ دیں گے۔" (30) اس سے ہم اس متیجہ پر پہنچتے ہیں کہ نیچ سے ابھرتی تاریخ کی اصطلاح میہ بتاتی ہے کہ اس سے اوپر بھی کوئی تاریخ ہے اور اس کے لئے اسے اس سے بھی تعلق قائم رکھنا ہے۔ اس لئے جب بھی عام لوگول کی تاریخ لکھی جائے تو یہ ممکن نہیں ہے کہ معاشرے کے ڈھانچہ اور طاقت و افتدار کے سابی و ساجی اثرات کو نظر انداز کر دیا جائے کہ جس کا تعلق معاشرے کی اوپری سطح سے ہو تا ہے۔ اس لئے یہ مسئلہ ضرور ہے کہ مجلی سطح سے ابھری ہوئی تاریخ کو کس طرح سے تاریخ کے وسیع تناظر میں دیکھا جائے۔ اگر اِس مسلمہ کا حل نہ نکالا گیا اور اسے نظر انداز کیا گیا تو اس صورت میں ناریخ کلڑوں میں بٹ جائے گی۔ اس خطرے کا اظہار 1797 میں ٹونی جوڈٹ (Tony Judt) نے کیا ہے' اگرچہ اس کے خیالات سے بوری طرح تو متعق نبیں ہوا جا سکتا ہے۔ کیونکہ وہ کہتا ہے کہ:

موجودہ ساجی تاریخ میں کسی سای نظریہ کی کوئی مخبائش نہیں ہے \_\_\_ ساجی تاریخ جیسا کہ میں نے پہلے اشارہ کیا ہے' وہ کلچرل انتقرا پولوجی سے ارتقاء پذیر ہوتی ہے۔" (31)

نیجے سے ابھرتی تاریخ کا ایک اثر میہ بھی ہوا ہے کہ اس کی وجہ سے تاریخ نولیں میں پروفیشنل مورخ آ گئے ہیں کہ جنہوں نے اکیڈ مک مورخوں کی اجارہ داری ختم کر کے تاریخ نولی کو ایک پروفیشنل شکل دے دی ہے اپنے 1966 کے آر ٹیکل میں ٹائی (Tawney) اور اس ٹائی (Tawney) اور اس ٹائی ہوت نے اس کی جانب اشارہ کیا ہے کہ اس کی نسل میں ٹائی (Tawney) اور اس فتم کے دو سرے مورخوں نے اپنے قار کین کے ساتھ زیادہ وسیع بنیادوں پر رابطہ قائم کیا ہے۔ جبکہ یونیورسٹیوں کے مورخ اپنے اواروں کی چار دیواری میں محدود رہے۔ کیا ہے۔ جبکہ یونیورسٹیوں کے مورمہ ہوا ایک اور مخص نے بھی اٹھایا ہے کہ جو نظریاتی طور سے ٹامیسن سے اختلاف رکھتا ہے۔ جنگ کے بعد برطانیہ کی یونیورسٹیوں میں طور سے ٹامیسن سے اختلاف رکھتا ہے۔ جنگ کے بعد برطانیہ کی یونیورسٹیوں میں تاریخ کی مقبولیت کو ویکھتے ہوئے ڈیوڈ کناؤن (David Cannadine) نے لکھا ہے:

اب اکیڈ مک مورخ زیادہ سے زیادہ اکیڈ مک موضوعات پر لکھ رہے ہیں کہ جن کو کم سے کم لوگ پڑھ رہے ہیں۔ (33)

اس پی منظر میں وہ مورخ جو عوامی نقطہ نظر سے تاریخ لکھ رہے تھے ان کی کوشش تھی کہ اپ موضوعات کو اس طرح سے پیش کیا جائے کہ ان سے زیادہ سے زیادہ لوگوں کی دلچیں برھے۔ لیکن بدقتمتی سے دیکھا یہ گیا ہے کہ لوگوں میں اب تک اس تاریخ سے دلچیں ہے کہ جس میں طبقہ اعلیٰ کا ذکر ہو۔ اس وجہ سے ہوبس باؤم کو بھی اس پر چیرت ہوئی کہ لوگ کیوں اہم سیای شخصیتوں کی سوانح حیات کو اس قدر ذوق و شوق اور دلچیں سے پر ہے ہیں۔ (34)

کین وہ مورخ کہ جو نیچے سے ابھرتی ہوئی تاریخ کے حامی ہیں وہ اب تک اس کوشش میں ہیں کہ ماضی کو اسی نقط نظر سے دیکھا جائے اور اس کے ذریعہ سے لوگوں میں شعور و آگی کو پیدا کیا جائے۔ اگرچہ دو سری جانب سے اس قتم کی تاریخ نویسی کو جو اور پی سطوں میں تقسیم ہو' تقیدی نظر سے دیکھا جاتا ہے اور بیر دلیل وی جاتی ہو اور پی سطوں میں تقسیم ہو تقیدی نظر سے دیکھا جاتا ہے اور بیر دلیل وی جاتی ہے کہ اس تقسیم سے تاریخ فکڑے مکڑے ہو جاتی ہے۔ روڈرک فلاؤڈ ہے کہ اس تقید کرتے ہوئے کہا کہ شمیلی ورکشاپ اور اس میں لکھنے والے ورکنگ کلاس کے موضوع پر لکھتے ہوئے "ہمٹری ورکشاپ" اور اس میں لکھنے والے ورکنگ کلاس کے موضوع پر لکھتے ہوئے

تقریباً قدامت پرسی کے نزدیک نزدیک بہنچ گئے ہیں۔ (35) اس لئے کہا جا سکتا ہے کہ جب تک پنچ سے ابھری ہوئی تاریخ کو مضبوط و مشحکم یادوں پر استوار نہیں کیا جائے گا اس وقت تک وہ اس قابل نہیں ہوگی کہ ایک ملاپ

شدہ تاریخ پیدا کر سکے کہ جس کے پر صنے والوں کی تعداد میں بھی اضافہ ہو۔ اس کے ماتھ ساتھ اس کا انتھابولوجی کے ساتھ اشتراک بھی ضروری ہے (36) ناکہ واقعات کو افتی فریم ورک میں رکھ کر دیکھا جا سکے اور تجزیہ کیا جا سکے۔ ضرورت اس بات کی ابت ہے کہ پہلے جب یہ مواد مکمل ہو جائے تو پھر اس معاشرہ میں ساجی واقعات یا شخصیات پر توجہ دی جائے تاکہ ان کے تاریخی مطالعہ سے دو سروں کے بارے میں ارک آگی اور زیادہ گری ہو۔ اس سلسلہ میں کلیفورڈ گیرٹز (Cliford geertz) نے وجہ دلائی ہے اور وہ یہ ہے کہ جمیں ان طریقوں کو استعال کرنا چاہئے جن کے ذریعہ

اجی حقیقوں کو اپنی علمی کتابوں' مقالوں اور لکچروں میں ڈھال سکیں۔ اس اہم ٹیکنیک کو سکھنا اور سجھنا ٹیل سطح کی تاریخ لکھنے والوں کے لئے ضروری ہے۔ ان صفحات کو پڑھنے کے بعد قارئین یقیناً اس نتیجہ پر پہنچ گئے ہوں گے کہ نیچے

سیں اپنے سے مختلف ثقافتی گروہوں کو سمجھنے میں آسانی ہو اور اس کے بعد ہم ان

ان صفحات تو پڑھنے نے بعد فارین یقینا اس سیجہ پر بی سے ہوں سے نہ سیج سے ابھرتی ہوئی تاریخ ترکیخ نولی میں ایک بیش بما اضافہ ثابت ہوتی ہے۔ اس نقطہ نظر نے ان مورخوں کو متاثر کیا ہے جو تیرہویں صدی سے بیسویں صدی تک کے دور کے معاشروں پر شخقیق کر رہے تھے ان مورخوں کا تعلق ونیا کے مختلف ملکوں اور مختلف

۔ انہوں کے نظر رکھنے والوں سے ہے۔ انہوں نے اینے ایناز میں تاریخ کا تجزیر کیا ہے اور مجلی سطح کی تاریخ تشکیل کی ہے۔ ہے اور مجلی سطح کی تاریخ تشکیل کی ہے۔

ہے اور پی کی ماری کی سیال کے اور پی کی محافظ نظر سے اس میں کسی شک و شبہ کی مخبائش نہیں کہ جن مورخوں نے اس نقطہ نظر سے تاریخیں ککھی ہیں' انہوں نے کامیابی سے ان وشواریوں پر قابو با لیا ہے کہ جو ان کی

راہ میں تھیں۔ ان میں ایڈورڈ ٹامیسن' کارلو گنزبرگ لادوری' اور دوسرے اور مورخ ان اہم لوگوں سے آریخ کو ایک مورخ ان اہم لوگوں میں سے ہیں کہ جنہوں نے اپنے اپنے طریقوں سے آریخ کو ایک نئی جت اور وسعت دی۔ ان مورخوں نے اس بلت کی بھی نشاندہی کی کس طرح آریخ

می جست اور و سعت دی۔ ان سور توں کے ان بیت ن کا سال کا سال کا ہوں کا سال کے اور کس نولی میں شخیل کی مدد سے تاریخ کے فکری پہلوؤں کو اجاگر کیا جا سکتا ہے اور کس طرح وستاویزات سے کئی معنی نکالے جا سکتے ہیں۔ اب سے کچھ دہائیوں قبل سے سوچا

بھی نہیں جا سکتا تھا کہ ایسے موضوعات پر لکھا جا سکتا ہے کہ جن پر اب ان مورخوں نے کام کیا ہے مثلاً جرائم' مقبول کلچر' مقبول ند جب اور کسان خاندان وغیرہ۔ ان مورخوں نے اس بات کو ثابت کر دیا کہ مختلف قتم کے ماخذوں کی مدد سے جو سرکاری ہوں یا غیر سرکاری' معاشرے کے ان پہلوؤں کی تشکیل کی جا سکتی ہے کہ جو اب تک ماضی کے اندھیروں میں کھوئے ہوئے تھے۔

ویکھا جائے تو مچلی سطح کی تاریخ کئی لحاظ سے انتہائی اہم ہے۔ صرف اس لئے نہیں

کہ اس میں تخیل اور جدت ہے۔ بلکہ اس لئے کہ یہ تاریخ میں ان لوگوں کو مقام دے رہی ہے کہ جو اب تک اس سے محروم تھے اور جن کا کوئی ماضی نہیں تھا۔ اس کی مثال فرانسیی انقلاب کے دوران مجمعے کی تاریخ اور برطانیہ میں لیبر تحریک کی تاریخ ہے کہ جو کہ جس میں معاشرے کے ان گروپوں اور جماعتوں کے کروار کو ابھارا گیا ہے کہ جو

اب تک لوگوں کی نظروں سے پوشیدہ تھا۔ اگرچہ تاریخ کے فائدے اور مقاصد مختلف ہیں۔ گر ان میں سے اہم یہ ہے کہ لوگوں میں اپنی شناخت کا احساس پیدا کیا جائے اور انہیں بتایا جائے کہ معاشرے میں ان

لوگوں میں آئی شافت کا احساس پیدا کیا جائے اور انہیں بنایا جائے کہ معاشرے میں ان
کا کیا مقام ہے۔ نجلی سطح کی تاریخ لوگوں میں یہ شعور دیتی ہے کہ اب تک معاشرہ یا
قوم کی شافت حکمرانوں' جزلوں' اور اعلیٰ منتظمین کے واسطہ سے ہوتی تھی' لیکن اب
یہ صورت حال بدل گئ ہے اور شافت کے کئی پہلو سامنے آ رہے ہیں' مثلاً ایک امر کی
مورخ یونے۔ دی۔ گینووے (Eugene D. Genovese) نے امر کی میں کالوں کی
تاریخ کو اس نقطہ نظر سے لکھا کہ ان میں اپنی شافت کا احساس اس تاریخ سے ہو کہ
جد سے گان کر ترین دیا ہے موالے کی بہنو میں۔ (37) اس طرح سرای۔ لی۔

یہ صورت حال بدل کی ہے اور سائٹ ہے کی پھو ساتے ا رہے ہیں سو ایک اسری مورخ یونے دی۔ گیندووے (Eugene D. Genovese) نے امریکی میں کالول کی تاریخ کو اس نقطہ نظر سے لکھا کہ ان میں اپی شافت کا احساس اس تاریخ سے ہو کہ جن سے گذر کر آج وہ اس مرحلہ تک پنچے ہیں۔ (37) اس طرح سے ای۔ پی۔ نامیسن کی کتاب میں انگلتان کی ورکنگ کلاس کی تفکیل نے ان میں اپی شافت کو پیدا کیا۔ گیندووے کی کتاب کا سب ٹائٹل ہے ''وہ دنیا جو کہ غلاموں نے تفکیل دی'' کیا۔ گیندووے کی کتاب کا سب ٹائٹل ہے ''وہ دنیا جو کہ غلام سے اور ساجی طور پر کم اس مصنف نے یہ دلیل وی ہے کہ کالے لوگ آگرچہ غلام سے اور ساجی طور پر کم تر سے' لیکن ان میں یہ صلاحیت تھی کہ انہوں نے اپنی علیحہ ونیا تقمیر کی۔ اس لئے تر شے' لیکن ان میں وہ غاموش ایجنٹ نہیں' بلکہ باعمل لوگ سے اور اس قابل سے کہ تاریخی تناظر میں وہ غاموش ایجنٹ نہیں' بلکہ باعمل لوگ سے اور اس قابل سے کہ

تاریخ کی مخلیق کر سکیں۔ امریکی خانہ جنگی میں وہ کوئی "مسئلہ" نہیں تھے کہ جے سفید فام لوگوں نے حل کیا ہو۔

اس نقطہ نظرے اگر ان مورخوں کے کام کو دیکھا جائے کہ جنہوں نے پنجلی سطح کی تاریخ کسے کی تاریخ کسے کی تاریخ کسے کے تاریخ کسے کے تاریخ کسے کے لیے علیہ جس احول اور جس معاشرے میں لوگ تاریخی عمل میں خاموش تماشائی نہیں تھے بلکہ جس ماحول اور جس معاشرے میں وہ رہتے تھے۔ وہ ان کے کام اور عمل سے متاثر ہوا' اور اس طرح انہوں نے تاریخی عمل میں پورا بورا حصہ لیا۔

لکین مجھے افسوس کے ساتھ یہ بھی کہنا پڑ رہا ہے کہ تاریخ کا یہ نیا نقطہ نظر آگرچہ تقریبا تھیلی دو دہائیوں سے روشناس ہو چکا ہے الیکن اس کا اب تک تاریخ نویسی پر بہت زیادہ اثر نہیں ہوا ہے اور نہ ہی "مین اسریم" کے مورخول کے نقطہ نظریا نظریات کو تبدیل کرنے میں کامیاب ہوا ہے۔ اب تک لوگ اس روایق تاریخ کے بارے میں جاننا عات میں کہ جس کے بارے میں ای- ایج- کار کی کتاب " تاریخ کیا ہے؟" وضاحت کرتی ہے۔ اس قتم کی کتابوں میں پیچیدہ اور الجھے ہوئے سوالوں کے جوابات مشکل ہی سے ملتے ہیں۔ اس کتاب کو بڑھنے کے بعد انہیں اندازہ ہوتا ہے کہ کار تاریخ کے بارے میں بردی محدود معلومات دیتا ہے اور اس کے ہاں وہ وسیع تنخیل نہیں کہ جو بروڈل (Braudel) اور آنلز اسکول کے دو سرے مورخوں نے دیا ہے مثلاً کار کے اس بیان کو کیجئے کہ جس میں وہ کہتا ہے کہ "سیزر کا روبی کون جیسے چھوٹے سے چشمہ کا عبور کرنا' ایک تاریخی حقیقت ہے۔ جب کہ اس سے پہلے جن ہزاروں لوگوں نے اسے عبور کیا ان کی کوئی اہمیت نہیں ہے۔" اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ اسے اس کا احساس ہی نہیں کہ تاریخ میں لوگوں کا ہجرت کرنا اور لوگوں کو متحرک کرنے میں ٹرانسپورٹ کے كرداركى كيا ابميت ہے۔ اس طرح اس كے نزديك 1850 ميں استيلے برج ويكس (Stalybridge Wakes) میں روٹی کے خوانچیہ فروش کی موت جو کہ گھونسوں اور لاتوں سے ہوئی' اس کی ٹاریخی اہمیت نہیں (وہ اسے ٹاریخی اہمیت کا واقعہ ماننے سے مکر ہے) اس سے معلوم ہو تا ہے کہ ' آریخ میں جرائم کا کیا کردار رہا ہے وہ اس سے

بھی ناواقف ہے۔ (38) اگر کسی مورخ نے کار کی کتاب کی جگہ تاریخ کے موضوع پر کوئی کتاب کی جگہ تاریخ کے موضوع پر کوئی کتاب لکھنے کا ارادہ کیا تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ینچے سے ابھرتی ہوئی تاریخ اور اس کے مختلف پہلوؤں کو اس میں جگہ دے اور اب تک تاریخ نولی میں جو وسعت آئی ہے اس کی نشان دہی کرتے ہوئے ماضی کا وسیع تناظر میں جائزہ لے۔

وسعت آئی ہے اس کی نشان دہی کرتے ہوئے ماضی کا وسیع تناظر میں جائزہ لے۔
اب آخری بات میں بیہ کمنا چاہوں گا کہ چاہے کچلی سطح کی تاریخ کتی ہی کچلے ہوئے اور کچلی ذات کے لوگوں میں اپنی شناخت کو مضبوط کرنے کی کوشش کرے تاریخ کو محدودیت سے نکال کر باہر لانا چاہئے اس کو "مین اسٹریم" کی تاریخ کو ایک نیا منہوم دیا چینج کرنے کے لئے استعال کرنا چاہئے تاکہ نئے نقطہ نظر سے تاریخ کو ایک نیا منہوم دیا جا سکے۔ کچلی سطح کی تاریخ کی مدو سے نہ صرف ہم ماضی کے ان پہلوؤں سے واقف ہوتے ہیں کہ جو اب تک نامعلوم سے بلکہ اس کی مدد سے وہ ماضی زیادہ سے زیادہ روشنی میں آ رہا ہے کہ جو اب تک نامعلوم تھا۔ لیکن یہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ اب روشنی میں آ رہا ہے کہ جو اب تک بہت سے پوشیدہ پہلو اور راز ہیں کہ جو اس تک بہت سے پوشیدہ پہلو اور راز ہیں کہ جو اس انظار میں ہیں کہ انہیں اندھروں سے نکالا جائے اور روشنی میں لایا جائے۔ ینچ سے انظار میں ہیں کہ انہیں وہ قوت اور جذبہ ہے کہ جو تاریخ نولی کے کردار کو بدل سکنا ابھرتی ہوئی تاریخ میں وہ قوت اور جذبہ ہے کہ جو تاریخ نولی کے کردار کو بدل سکنا ہے۔ اگرچہ اس بات کا بھی خطرہ ہے کہ کمیں بیہ آنلز اسکول کی طرح سے قدامت پرستی کا شکار نہ ہو جائے۔

پ کی کابیں لکھ رہے ہیں کہ جن کی اور جہ ایس کابیں لکھ رہے ہیں کہ جن کی وجہ سے یہ مصکل ہو رہا ہے کہ عام لوگوں کی تاریخ تشکیل کی جا سکے اور انہیں تاریخ میں جائز مقام دیا جا سکے۔ لیکن وقت کے ساتھ ساتھ ان مورخوں کے دلاکل دن بدن کرور ہو رہے ہیں۔ ینچ سے ابھرتی ہوئی تاریخ ہم جیسے لوگوں میں اعتاد پیدا کرے گ کہ جو امراء اور مراعات یافتہ خاندانوں میں پیدا نہیں ہوئے ہیں۔ وہ ہم میں یہ شعور پیدا کرے گ کہ ہمارا بھی ماضی ہے 'اور یہ کہ ہم بھی تاریخ میں کوئی مقام رکھتے ہیں۔ اس نقطہ نظر سے تاریخ کو لکھتے ہوئے 'یہ امید بھی کی جا سکتی ہے کہ یہ ہماری سای تا ظر میں بھی پیش کر سکے گی۔ اور تاریخ کی نہ صرف تھیج کرے گی بلکہ اس کو اصلی تا ظر میں بھی پیش کر سکے گی۔ اور

تاریخ کے اس بنیادی قصور کو تبدیل کرے گی کہ جو اپ جک برطانیہ (یا اور دو مرے مکنوں) میں اپ جگ صحیح تسلیم کیا جاتا ہے۔

## Reference

- The Letters of Private Wheeler 1809-1828 ed. B. II. Liddell Hart (London 1951), pp. 168-72.
  - Bertolt Brecht, Poems, ed. John Willett and Ralph Manaheim (London, 1976), pp. 252-3.  $\ddot{c}$
- see Harvey J. Kaye, The British Marxist Historians: an E. P. Thompson, 'History from Below' The Times Literary Supplement, 7 April 1966, pp. 279-80. For a discussion of the background to Thompson's thought Introductory Analysis (Cambridge, 1984).
- History from Below: Studies in Popular Protest and This was the English edition of a collection first Popular Ideology, ed. Frederick Krantz (Oxfor, 1988). published in Montreal in 1985. 4.
- R. C. Richardson, The Debate on the English Revolution Revisited (London, 1988), chapter 10. The Twentieth Century: "History from Belw". 5
- Theompson, 'History from Below' p. 279. ٠.
- E. P. Thompson, The Making of the English Working Class (London, 1965), pp. 12-13. 7.
- Popular Culture in Early Modern Europe (London, 1978). Pp. 23-64; and Barry Reay, Intorduction: Popular Culture in Early Modern England, in Popular Culture in Seventeenth Century England, ed. B. Reay See, for example, the discussions in: Peter Burke, (London, 1985). ∞.

- A way round this problem is to examine the experience of different sections of the lower orders, sometimes through the medium of the isolated case study. For two works using this approach, both of them constituting important contributions to history from below, see: Natalie Zemon Davis, Society and Culture in Early Modern Farnce (London, 1975) and David Sabean, Power in the Blood: Popular Culture and Village Discourse in Early Modern Germany (Cambridge, 6
- Alex Callinicos, The Revolutionary Ideas of Karl Marx (London, 1983), p. 89. Conversely, it should be noted that there is no reason why the Marxist approach should not produce very effective history from above: see the comments of Perry Anderson, Lineages of the Absolutist State (London, 1979), p. 11.
  - 11. E. J. Hobsbawm, History from Below. in Some Reflections in History from Below, ed. Krantz. p.15.
- Richard Hoggart, The Uses of Literacy: Aspects of 10 Publications and Entertainments (Harmondsworth, Working Class Life with Special Reference 1958), p. 15.
- Thompson, 'History from Below' p. 15.
  - Hobsbawm, 'Some Reflections', p. 15. 14.
- Ibid., p. 16. Despite the sceptieism which might be felt about the uniqueness of the contribution of historians of the French Revolution, it remains clear that works based on that period have made a substantial ccontribution to the canon of history from below, ranging from such pioneering studies as Georges

- Lefebre. Les Paysans du Nord (Paris, 1924) and The Great Fear of 1789 (Paris, 1932; English trans., New York, 1973), to the more recent work of Richard Cobb.
- Published in English as Montaillou: Cathars and Catholics in a French Village 1294-1324 (London,
- and the Inquisitor', in Writing Culture: the Poetics and Politics of Ethnography, ed. J. Clifford and G. Marcus Mentalite and Methodology', in Pathways to Medieval Rosaldo, 'From the Door of his Tent: the Fieldworker See, for example: L. E. Boyle, 'Montaillou Revisited: Peasants, ed. J. A. Raftis (Toronto, 1981) and (Berkeley, 1986).
- Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 6.
- of England might base history from below, see Alan Macfarlane, Sarah Harrison and Charles Jardine, Reconstructing Historical Communities (Cambridge, Essays (London, 1978), pp. 219-20. For a broader discussion of the types of record upon which historians E. P. Thompson, The Poverty of Theory and Other
- Some impressions of the type of subject areas covered regular reports of work in progress contained in Oral History: the Journal of the Oral History Society, which by oral historians can be gained from reading has appeared since 1972.
- work by Ginzburg, The Night Battles: Witcheraft and Published in English, translated by Anne and John Tedeschi, as The Cheese and the Wornts: the Cosmos of a Sixteenth-Century Miller (London, 1980). Another

- Sixteenth and Seventeenth Centuries (London, 1983: Italian edition, 1966), also demonstrates how inquisitorial records can be used to throw light on popular beliefs. Agrarian Cults in the
- Ginzburg, The Cheese and the Worms. p. 17.
- see her article 'Seeking the Flesh and Blood of Barbara A. Hanawalt, The Ties that bound: Peasant Families in Medieval England (New York and Oxford, 1986). For a briefer statement of Hanawalt's objectives Manorial Families'. Journal of Medieval History (1988), pp. 33-45. 23.
- The best intorduction to the work of this school is Traian Stoianavitch, French Historical Method: the Annales Paradigm (Ithaca and London, 1976). 24.
  - two disciplines see: Peter Burke, Sociology and For general discussions of the relationship between the History (London, 1980) and Philip Abrams, Historical Sociology (Shepton Mallet, 1982). 25.
- Two classic statements of the importance of the Evans-Pritchard, Anthropology and History possible links between history and anthropology are E. (Manchester, 1961) and Keith Thomas, 'History and Anthropology', Past and Present 24 (1963), pp. 3-24.
  - For a more secptical view see E. P. Thompson, 'Anthropology and the Discipline of Historical Context', Midland History 3 no. I (Spring 1972), pp. 41-56.
    - Alan Macfarlane, Witcheraft in Tudor and Stuart England: a Regional and Comparative Study (London, þ should work 1970). Macfarlane's 27.

- conjunction with Keith Thomas, Religion and the Decline of Magic: Studies in *Popular Beliefs in Sixteenth and Seventeenth Century England* (London, 1971), a wider-ranging work which also derives considerable insights from Anthropology.
- 28. H. R. Trevor-Roper, *The European Witch-Craze of the Sixteenth and Seventeenth Centuries* (Harmondsworth, 1967). p. 3.
- 29. Thompson. 'History from Below', p. 280.
- 30. 'Editorial', History Workshop 1 (1971). p. 3.
- 31. Tony Judt. 'Aclown in Regal Purple: Social History and the Historian', *History Workshop* 7 (1979). p. 87.
- 32. Thompson, 'History from Below', p. 279.
- Future', Past and Present 116 (1987), p. 177. Cannadine's piece prompted 'Comments' by P. R. Coss, William Lamont, and Neil Evans, Past and Present 119 (1988), pp. 171-203. Lamont's views, notably those expressed on pages 186-93, imply a history from below approach to a new national history, while Evans, p. 197. States explicitly that British history needs to be fashioned from below and to work up to an understanding of the state.
  - 34. Hobsbawm, some Pellections, p. 13.
  - 35. Roderick Floud, 'Quantitative History and People's History', *History Workshop* 17 (1984). p. 116.
  - 36. See Clifford Geertz, *The Interpretation of Cultures* (New York, 1973), chapter 1, 'Thick Description: Loward and Interpretative Theory of Culture'.

Staves ade (London, 1975), p. 15.

37. Eugene D. Genovese. Roll. Jordan. Roll: the World the

E. H. Carr, what is History? (Harmondsworth, 1961), pp. 11-12. 38.

## سمندریار کی تاریخ

را (Henk Wesseling) بينك ويس لنگ

سمندر پار ملکوں کی تاریخ کا مضمون اگرچہ دلچسپ تو ضرور ہے 'گر اس موضوع پر لکھنا کوئی آسان کام نہیں ہے۔ کیونکہ مضمون کو لکھنے سے پہلے اس سوال کا بوچھنا ضروری ہے کہ سمندر پار کی تاریخ کیا ہے؟ در حقیقت اس کی کوئی واضح اور مکمل تعریف نمیں ہے کہ اس کا کیا مطلب ہے اور اس کو کس طرح سمجھنا چاہے؟ اگر برطانوی نقطہ نظرے دیکھا جائے تو تمام تاریخ ہی سمندر یارکی تاریخ ہے۔ یمال تک کہ خود یونائیٹر کنگڈم (یعنی برطانیہ) کے کچھ تھے بھی اس زمرے میں آ جاتے ہیں۔ اگرچہ ایک فرانسیی محاورے کو آسان زبان میں بیان کیا جائے تو کما جا سکتا ہے کہ ہر تاریخ کسی نہ کسی کے لئے سمندر پار کی تاریخ ہے۔ لیکن جب ہم نے اس اصطلاح کو استعال کیا تو ہمارے ذہن میں اس کے بیہ معنی شیں تھے۔ اگر ایبا تھا تو پھر یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ جارا اس سے کیا مطلب ہے؟ اس سوال کا جواب دینے کی ایک عملی شکل تو یہ ہے کہ ہم ان شائع شدہ کتابوں کے عنوانات دیکھیں کہ جو اس اصطلاح پر مبنی ہیں۔ مثلاً ایک فرانسیسی کتاب کا عنوان ہے: "سمندر پار فرانس کی تاریخ" اسے جس سوسائٹی نے چھلیا اس کا نام بھی کیی ہے۔ یہ در حقیقت ایک جرئل تھا جو یورپی اور فرانسیسی نو آبادیات کی تاریخ کے بارے میں مضامین چھلا کرنا تھا۔ اس کئے جیرانی کی بات نهیں کہ اس سوسائی کا ابتدائی نام ''نو آبادیات کی تاریخ کا مطالعہ'' تھا۔ بلجیم کی موجوده وسمندر بار ملکول کی اکیڈی" بھی ابتدائی دور میں وون آبادیاتی سائنس کی اکیڈی" کہلاتی تھی۔ جرمنی میں تحقیق مقالوں کی ایک سیریز "نو آبادیاتی اور سمندر پار ملکوں کے مطالعہ" کے عنوان سے شائع ہو رہی ہے۔ اس لحاظ سے برٹش خوش قسست ہیں کہ ان

کے پاس "دولت مشترکہ" کا ادارہ ہے۔ اس لئے ان کے جرئل کا نام
ہے "دی جرئل آف امپریل اینڈ کامن ویلتھ ہسٹری" ہے نام امپریل اور سمندر
ملکوں کی تاریخ کے مقابلہ میں زیادہ شستہ اور نفیس ہے۔ نیدرلینڈ میں "راکل کولوئیل
انسٹی ٹیوٹ" نے اپنا نام بدل کر اب "راکل ٹروپکیل انسٹی ٹیوٹ" کر لیا ہے۔ کیونکہ
محض "ٹروپکیل ہسٹری" جی نمیں تھا۔

ناموں کی ان تبدیلیوں کو دیکھتے ہوئے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آخر یہ سب پچھ کیوں ہو رہا تھا؟ 1945ء کے بعد 'کولوٹیل'' کی اصطلاح آہستہ آہستہ اپنے معنی اور مفہوم کھو رہی تھی۔ اس لئے وہ اوارے جو اس سے وابستہ تھے ان کی بقا کے لئے ضروری ہو گیا تھا کہ وہ کسی ایسے نام کو اپنے لئے چنیں جو سابقہ نام سے مختلف ہو اور جس سے غیر جانبداری بھی ظاہر ہوتی ہو۔

لین دیکھا جائے تو مسئلہ صرف یہ نہیں تھا کہ نام بدل دیا جائے۔ بلکہ اس کے ضروری تھا کہ نقطہ نظر اور رویہ بھی بدلا جائے۔ اس تبدیلی کا نتیجہ یہ ہوا کہ سمندر پار ملکوں کی تاریخ ، نو آبادیاتی دور کی تاریخ کے مقابلہ میں زیادہ وسعت اور پھیلاؤ کے ساتھ ابحری۔ اس میں نہ صرف یہ کہ نو آبادیاتی نظام ، کولونیل طاقتوں ، اور مقامی عوام کی جدوجہد شامل ہے ، بلکہ غیریورپی اقوام کی معاشرتی ، سابی ، نقافی ، اور سیاسی تاریخ بھی اس کا حصہ ہے۔ یہ وہ مرحلہ ہے کہ جمال پر مسائل پیدا ہوئے : کیونکہ نہ صرف نظری طور پر ، بلکہ عملی طور پر بھی سمندر پار کی تاریخ اس قدر پھیلی اور اس میں اس قدر وسعت آئی کہ مورخوں کے لئے یہ مشکل ہو گیا کہ اس کی کس طرح تعریف قدر وسعت آئی کہ مورخ ضرور ہیں کہ جو سمندر پار تاریخ کے مختلف عناصر کو طاکر کریں۔ اگرچہ ایسے مورخ ضرور ہیں کہ جو سمندر پار تاریخ کے ماخذوں پر انحصار کرتا ہے ایک یورپوں کا جمع کیا ہوا مواد ، دو سرے غیریورپوں اور مقابی لوگوں کی معلومات پر جو ایک یورپوں کا جمع کیا ہوا مواد ، دو سرے غیریورپوں اور مقابی لوگوں کی معلومات پر جو کہ کہ کھی ہوئی ہیں ، یا جیسے افریقہ کی تاریخ کے سلملہ میں جو غیر تحریری ہے۔ تاریخ کے دو تیم میں مور کی کی کی وجہ سے افریقہ کی تاریخ کے سلملہ میں جو غیر تحریری ہے۔ آدریخ کے دور یہ کا دور ہیں کہ کہ کامور کی کی کی وجہ سے افریقہ کی تاریخ کے سلملہ میں جو غیر تحریری ہے۔ آدریخ کے دور یہ کی کی وجہ سے اسے دو سرے علوم سے مدد لینی پڑتی ہے ، اور یمال علم روایتی مواد کی کی کی وجہ سے اسے دو سرے علوم سے مدد لینی پڑتی ہے ، اور یمال علم روایتی مواد کی کی کی وجہ سے اسے دو سرے علوم سے مدد لینی پڑتی ہے ، اور یمال علم

آثار قديمه 'كسانيات اور علم بشريات قابل ذكر بيس كه جن كي مدد سے تاريخ كو لكھا جاتا

ضروری ہے کہ وہ اپنی تہذیب کے علاوہ دو سری تہذیبوں اور ان کے کردار و عوامل سے واقف ہو۔ اس کا مطلب میہ ہوا کہ اس کی تعلیم روایتی اسلوب سے ہٹ کر وسیع اور

مختلف تناظر میں ہونی جاہے' اس مقصد کے لئے اس میں زبانیں سکھنے کی مہارت ہونی

ضروری ہے۔ یمی وجہ ہے کہ سمندر پار ملکوں کے مورخ یا تو اور نشیل یا افریق

صرف میں کافی نمیں ہے۔ سمندر پار ملکول کی تاریخ کے مورخ کے لئے یہ بھی

ہے۔ اس لئے سمندر پار کی تاریخ، مختلف علوم کے مجموعہ کا سکم بن جاتی ہے۔

مطالعات کے شعبوں میں ہوتے ہیں۔ کم از کم یورپ میں تو الیا ہی ہے (امریکہ میں صورت حال ذرا مختلف ہے) اگر کسی مورخ کا تقرر شعبہ تاریخ میں ہوتا ہے تو اس کے لئے یہ لازمی ہو تا ہے کہ وہ لسانیات' علم بشریات' یا آرٹ کے شعبہ کے ماہرین سے تعاون کر کے تحقیق کرے۔ جمال تک یورپ کا تعلق ہے تو اس میں یہ نہیں ہو تا ہے۔ اگر کوئی فرانسیی تاریخ کا ماہر ہے تو وہ فرانسیی زبان کے شعبہ سے کوئی تعلق نہیں رکھے گا اور نہ ہی اس کی خواہش ہو گی کہ وہ فرنچ زبان سے متعلق کسی کانفرنس میں شرکت کرے۔ لیکن سمندر پار ملکول کی تاریخ کے مورخ کو اپنے شعبہ کے علاوہ دو سرے علوم کے شعبوں سے تعاون حاصل کرنا روتا ہے تاکہ زیر مطالعہ تہذیب یا معاشرہ کے بارے میں وہ زیادہ سے زیادہ شعور و آگی حاصل کر سکے۔ لیکن ساتھ ہی میں اس کو دوسرے مورخوں کی تحقیق سے بھی خود کو باخر رکھنا ہو تا ہے تاکہ جو کچھ تاریخ میں اضافے ہو رہے ہیں وہ اس کی نظر میں رہیں۔ النذا اسے اینے زیر مطالعہ علاقہ سے متعلق معلومات اور علم تاریخ کے بارے میں جانکاری کی دو چیزیں ہیں کہ جنہیں آپس میں ملانا ضروری ہو تا ہے۔ اگر تاریخی اعتبار سے دیکھا جائے تو سمندر پار تاریخ میں اتحاد و ہم آہنگی کی ایک جہ اور بھی ہے۔ سمندر پار کے اکثر ملک سابقہ نو آبادیاں ہیں' اور اب انہوں نے نیسری دنیا کی شکل میں ایک اتحاد قائم کر لیا ہے۔ الندا اکثر ان ملکوں کی تاریخ کو "تیسری نیا کی تاریخ" بھی کما جانے لگا ہے۔ (۱) لیکن اب تیسری دنیا کا تصور ایک طرح سے ٹوٹ رہا ہے۔ کیونکہ اس میں اب کوئی ہم آہنگی باتی نہیں رہی ہے۔ بلکہ اگر غور کیا

جائے تو رہ عجیب لگتا ہے کہ انڈیا اور انڈو نیشیا کو سوڈان اور مالی سے محض اس لئے جو ڑ دیا جائے کہ وہ ماضی میں نو آبادیات تھیں اور یہ کہ غربت ان کے در میان وجہ یک جہتی ہے۔ اس وجہ سے سمندر پار ملکوں کی تاریخ اور تیسری دنیا کی تاریخ کو ایک دو سرے سے ملانا کوئی مناسب وجہ نہیں ہے۔ اس وجہ سے بھی کہ امریکہ کی تاریخ بھی سمندر یار کی تاریخ کے زمرے میں آ جاتی ہے اور یہ بھی ماضی میں نو آبادی رہا ہے۔ مگر اس کا مطلب سے نہیں کہ اسے تیسری دنیا کی تاریخ کا حصہ بنا دیا جائے۔ یمال بیہ سوال بھی پیدا ہو تا ہے کہ اگر سمندر پارکی تاریخ بورپ کو نکال کر بوری دنیا کی تاریخ ہے او کیا یہ اس قابل ہے کہ اس کا مطالعہ کیا جائے۔ دراصل سمندر پار ملکوں کی تاریخ میں اس وقت ایک نئی توانائی اور جذبہ آیا کہ جب دو سری جنگ عظیم کے بعد نو آبادیات آزاد ہوئیں اور انہوں نے کولوٹیل تاریخ کے ردعمل میں اپی تاریخ کی تشکیل شروع کی- اس عمل میں انہوں نے تاریخ کے بہت سے خلاء پر کئے اور تاریخ کی از سرنو سے تعبیرو تفییر کی۔ کیونکہ نئی قوموں کے لئے اپنے ماضی کو نہ صرف محفوظ رکھنا تھا بلکہ اسے جو مسخ کیا گیا تھا اسے بھی درست کرنا تھا۔ وہ لوگ بھی جو بغیر تاریخ کے تھے' انہوں نے بھی اپنی تاریخ تشکیل کی۔ اس پوری جدوجمد کے نتائج برے موثر اور کامیاب نکھے۔ سمندر پار مکوں کی تاریخ میں اس قدر پھیلاؤ وسعت' اور بو قلمونی آگئ کہ وہ تاریخ کا محدود شعبہ نہیں رہی۔ یہ صحیح ہے کہ اسے این بقا کے لئے ابھی بھی نئی نظریاتی بنیادوں کو تعمیر کرنا ہے۔ اس سے پہلے کہ اس

# سمندر ملکول کی تاریخ کی تاریخ: ایک جائزه

مخضر جائزہ لے لیا جائے۔

دیکھا جائے تو ہر تہذیب و تدن میں تاریخ کسی نہ کسی شکل میں موجود ہے۔ انڈونیشیا میں و قائع جے اس کی زبان میں ''باباد'' کہتے ہیں قدیم ماضی تک کے حالات

موضوع یر بحث کی جائے۔ میں مناسب سمجھتا ہوں کہ تاریخ کے اس موضوع کا ایک

بیان کرتے ہیں۔ اگرچہ ہندوستان کے ہندوؤں کو تاریخ سے کوئی زیادہ دلچیں نہیں تھی'

کین مسلمانوں کو اس سے بہت زیادہ ولچیبی تھی اور ان میں و قائع نگاری کا گرا احساس تھا۔ اگرچہ وہ بھی صرف واقعات کی ترتیب کو محفوظ رکھتے تھے۔ جلیان اور چین میں یوریی طرز کی تاریخ نولیی کا ارتقاء ہوا' گریوریی تاریخ نولیی موجودہ شکل میں انیسویں صدی کی پیداوار ہے۔ اس طرز کو آجکل "تاریخی استدلال کا منهاج" کما جاتا ہے (اس میں تاریخ وار واقعات علم لسانیات متن کا تقیدی جائزہ 'اور تفییرو تشریح شامل ہے ) اس تاریخ نویی میں تاریخی سوچ اہم کردار ادا کرتی ہے۔ النذا اس سے واقعات کے انو کھا ین کو' حالات کے بہاؤ اور ان میں ترقی و تبدل کو' اور یہ کہ تاریخ کا ہر دور این اندر ایک خاص خصوصیت رکھتا ہے' اور اس کی اپنی قدر اور معیار ہوتے ہیں' ان عوامل کو بہتر طریقہ سے سمجھا جا سکتا ہے۔ تاریخ نولی کی اس ترقی میں جرمنی کے تاریخی مکتبہ فکر نے اہم کردار اداکیا ہے۔ اس لئے اب تک اہم تاریخی تصورات کو جرمن زبان ہی میں اوا کیا جاتا ہے۔ جیسے "تاریخیت" (Historismus) فہم (Verstehen) اور روح عصر (Zeitgeist) اریخ نوایی کی اس تشکیل سے جو نقط نظر ابھرا' وہ اپنی ساخت میں بورپ کو مرکزی کردار دیتا ہے۔ جب اس نظریہ کے تحت عالمی تاریخ کا ذکر ہو تا ہے تو اس سے صرف یورپ کی تاریخ ہوتی ہے عیر یورپی لوگوں کو اس سے خارج کر دیا جاتا ہے۔ انہیں "بغیر تاریخ کے لوگ" (بیگل) سمجھا جاتا ہے۔ یا ایسے لوگ کہ جو مستقل طور پر ایک ہی جگہ تشخر کر رہ گئے ہیں (رانکے)\_ قدیم تہذیبوں کو چھوڑ کر کہ جو ماضی کا حصہ

ایک ہی جگہ تخصر کر رہ گئے ہیں (رانے) قدیم تمذیوں کو چھوڑ کر کہ جو ماضی کا حصہ ہیں' یہ قویس اس وقت تاریخ میں ابھریں' یا انہیں بھپانا گیا کہ جب یورپوں نے انہیں فئے کیا۔ بسوحال اس کا یہ مطلب نہیں کہ یورپوں کو اپنے علاوہ دو سری تمذیبوں سے کوئی دلچپی نہیں تھی' کیونکہ دو سری تمذیبوں کے مطالعہ کے لئے انہوں نے مشرقی علوم کے مطالعہ اور تمذیبوں کے بارے میں جانے میں علوم کے شعبے قائم کئے۔ مشرقی علوم کے مطالعہ اور تمذیبوں کے بارے میں جانے میں ایک طرف تو بائیل اور لسانیات اور دو سری طرف کولوئیل ازم نے اہم کردار ادا کیا۔ ریناسال کے بعد یورپ کی اکثر جامعات میں یونانی اور لاطین زبانوں کے علاوہ عبرانی اور

على زبانوں كے شعبے قائم موئے۔ بعد ميں انہيں شعبول سے مشرق وسطى اور على زبان کے مطالعہ و تحقیق کے شعبے ابھرے۔ تاریخی اور نقابلی لسانیات ' جو کہ انیسویں صدی میں ایک مقبول مضمون تھا' اس نے سنسکرت زبان کے مطالعہ کا شوق پیدا کیا' جس کے نتیجہ میں ہندوستانی تہذیب و تدن کی شخقیق کے ادارے اور شعبے قائم ہوئے۔ کین اس سے بھی زیادہ تحقیق کا جذبہ نو آبادیاتی نظام کی وجہ سے پیدا ہوا۔ انیسویں صدی میں جامعات میں نو آبادیات کے لئے انظامیہ کے عمدیداروں کی تربیت کے خصوصی شعبے تھے۔ ان میں کولونیل یا امپیریل کورسز کے ساتھ ساتھ نو آبادیاتی ملکوں کی زبانوں اور نظم و نسق کے کورسز بھی تھے۔ اگرچہ ان مطالعات کا نقطہ نظر یورپی ہوا کرتا تھا' کیکن ان میں نو آبادیاتی لوگوں کے بارے میں بھی معلومات انتھی کی جاتی تھیں۔ اس ضمن میں یہ ذکر کرنا دلچیں سے خالی نہیں ہو گا کہ 1897ء میں نید رلینڈ میں نو آبادیاتی مطالعہ کے شعبہ میں جب تقرری کا مسئلہ پیش آیا تو سلیکش سمیٹی نے ایک ایسے امیدار کی سفارش کی کہ جو مقامی لوگوں کے نقطہ نظر کو بھی اہمیت دیتا تھا۔ (2) کیکن مجموعی طور پر صورت حال میہ تھی کہ سمندر پار ملکوں کے لوگ مطالعہ کے لئے ایک موضوع یا شے بن گئے تھے۔ مثلاً نیدر لینڈ میں چینی لوگوں یر اس لئے تحقیق کی عنی کیونکہ ایسٹ انڈینز میں چینی کمیونٹی آباد تھی' جاپانیوں کے بارے میں اس لئے جانے کی خواہش ہوئی کیونکہ وہ "پیلے خطرہ" کے طور پر ابھر رہے تھے اور اسلام کے بارے میں اس لئے کہ "مسلم جنونیت" سے ڈر تھا اس کا تتیجہ بیہ ہوا کہ مورخول کی دو جماعتیں پیدا ہوئیں: مستشرقین کی چھوٹی جماعت کہ جو مشرق کی تمذیبوں کا مطالعہ ان کی خصوصیات کی بنا پر کر رہی تھی' اور مورخوں کا ایک بڑا گروہ جو بورپ اور اس کی نو آبادیاتی کی تاریخ کو وسیع تناظر میں بردھا رہا تھا۔ اگرچہ دونوں گروہ ایک ہی یونیور شی میں ہوتے تھے' گران کا ایک دو سرے سے کوئی تعلق نہیں ہو یا تھا۔ 1945ء کے بعد صورت حال اندرونی اور بیرونی عناصر کی وجہ سے بدل گئ - بیرونی عناصر میں نو آبادیاتی نظام کا ختم ہونا' بورپ کا زوال اور نئی عالمی طاقتوں کا ظهور تھا۔ اس

کی وجہ سے بورپ کے ذہن میں تبدیلی آئی کہ اب ان کا دنیا کی تاریخ میں کیا کردار ہونا

چاہیے؟ اس نے یورپ کی مرکزی حیثیت کو بھی چینج کیا۔ النذا اب یورپ کے زوال پر ہی زور و شور سے تحقیق ہونے گی کہ جیسے اس کے عروج پر ہوئی تھی۔ ایک ڈچ مورخ پان ومائن نے یہ اعلان کر دیا کہ "یورپی دور" ختم ہوا' اور "ایشیائی صدی" کا

آغاز ہو چکا ہے۔ (3)

محدود تقی-

لیکن ان ساسی اور نظریاتی وجوہات کے علاوہ اندرونی تبدیلیاں بھی تھیں کہ جنہوں نے تاریخ کے مطالعہ کو ایک نیا رخ دیا۔ تاریخ کا علم بذات خود تبدیل ہو رہا تھا۔ جنگ کے بعد ساجی اور معاثی تاریخ پر زور دیا گیا اور مورخوں نے فوجی اور ساسی تاریخ میں دیا ہم کر دی اور ان موضوعات کی طرف توجہ دی کہ جن کا تعلق کلچر' زہنی شعور' روزمرہ کی زندگی اور اس کے معمولات' اور عام آدمی کی سرگرمیوں سے تھا۔ یہ موضوعات نئے تھے' اور انہوں نے نہ صرف یورپی تاریخ بلکہ غیریورپی تاریخ کو ایک موضوعات اور زاویہ دیا۔ کیونکہ اٹھارویں صدی تک خود یورپی تاریخ بھی سیاست تک

آنالز (Annales) مکتبہ فکر کے تحت تاریخ کم سے کم غاتیت (یہ نظریہ کہ کائنات کے تمام تغیرات کسی مقصد کے تحت واقع ہوتے ہیں۔ انگریزی میں اس کے لئے Teleology کی اصطلاح ہے اور وگ (Whigs انگلتان کی سابی جماعت جو قدر کے لبرل خیالات کی ترجمانی کرتی تھی' بمقابلہ ٹوری Tory پارٹی کے) نقطہ نظر سے دور ہوتی چلی گئے۔ اب مورخ اس بات کا مطالعہ کرنے لگے کہ کس ادارے کا ارتقاء کن کن مراحل میں ہوا۔ تبدیلی کے ساتھ ساتھ تسلسل کی بھی اہمیت ہو گی۔ للذا اب تاریخ میں یورپ تبدیلی کی علامت بن کر ابحرا اور جب کہ ایشیا تسلسل کی۔ اس لئے ان میں یورپ تبدیلی کی علامت بن کر ابحرا اور جب کہ ایشیا تسلسل کی۔ اس لئے ان

یں ورپ ہیں ہی میں است کی کوئی زیادہ اہمیت نہیں رہی۔ اس نقطہ نظر میں قومی ریاست تاریخی تجزیبہ میں اہم مرکزی بونٹ نہیں رہی۔ اس طرح سے کولونیل طاقت اور نو آبادیات کی مخالفت بھی زیادہ اہم نہیں رہی۔ اب نئے نقطہ نظر میں گاؤں' شر' علاقے اور ساجی گروپوں پر مطالعہ ہونے لگا اس نے قوم پر ستوں اور نو آبادیات کے حامیوں میں تلخی کو کم کر دیا۔ امریکی مورخوں کی تحقیقات کی وجہ سے بھی تاریخ کے مضمون میں تبدیلی

آئی' کیونکہ ان کے تاریخ کے شعبے یورپ کے مقابلہ میں تنگ نظر نہیں تھے' اس سبب سے انہوں نے ایشیا و افریقہ کی تاریخ نولی میں زیادہ اہم کردار اوا کیا۔ سابق نو آبادیاتی ملکوں نے بھی اپنے تاریخ کے شعبوں کی تعکیل نو کی۔ اگرچہ یہ صحیح ہے کہ ایک لم عرصے تک مغربی مورخول نے اپی برتری کو قائم رکھا'کیونکہ تعلیم و تربیت کے اعتبار سے انہیں زیادہ اچھے مواقع ملے تھے اور یورپ میں محفوظ دستاویزات بھی ان کی پڑ میں تھیں جب کہ نو آبادیات کے مقامی حکمرال طبقے تاریخ سے زیادہ دو سری چیزوں سے دلچیں رکھتے تھے۔ ان کے نزدیک معاشیات اور قوم کی تقمیر زیادہ اہم مسائل تھے ' کیونکہ اس سے ملک و معیشت کو فائدہ تھا' جب کہ تاریخ نولی میں اسے کوئی فائدے نظر نہیں آتے تھے۔ اس تمام عمل کی وجہ سے ایک عجیب و غریب صورت حال پیدا ہوئی۔ ایک طرف تو تاریخ نویمی یر پہلے سے زیادہ یورپ کے گہرے اثرات ہوئے۔ ایشیا و افریقہ کے اکثر مورخ یورپ آنے لگے ناکہ یمال وہ تاریخ کا مطالعہ کرکے اعلیٰ تعلیم مکمل کریں۔ جب انہون نے مغربی وستاویزات کا مطالعہ کیا تو انہوں نے غیر شعوری طور پر مغربی ماول کو آریخ کے مطالعہ اور تاریخ کو لکھنے کے لئے منتخب کر لیا۔ یہ ایسے ہی ہوا جیبا کہ جلپانیوں نے میجی انقلاب کے بعد اس پالیسی کو اختیار کیا تھا کہ مغرب سے علوم سکھنا چائیں- (4) انہیں اپی تمذیب میں سے اس سلسلہ میں کوئی مدد نہیں ملی- دوسری طرف یہ بھی حقیقت ہے کہ تاریخ کے بارے میں ان کا نقطہ نظر بالکل مختلف رہا اور وہ انتها کی حد تک مغرب کے مخالف رہے۔ نئی اقوام کو ایک اچھے مفید ماضی کی ضرورت تقی جو که قومی اور نو آبادیات کا مخالف ہو (5) لانڈا سوال صرف بیہ نہیں تھا کہ مغربی اور نو آبادیاتی تاریخ نولی میں باہم تصادم ہے۔ بلکہ اس سے بھی بردھ کر سوال یہ تھا کہ دنیا کی تاریخ میں مغرب کو کمال جگہ دی جائے؟ یورپ کے مورخ خود بھی تاریخ نویسی میں یوریی مرکزیت کے Euroentric نقط نظر کو چیلنج کر رہے تھے۔ ایک نئ بحث کا آغاز اس وقت ہوا کہ جب سابق نو آبادیاتی ملکوں میں یہ سوال اٹھایا گیا کہ ان کی پیماندگی کا ذمہ وار کون ہے؟ یہ امید کہ آزادی کے بعد نو آبادیات ترقی کریں گے، اس وقت ختم

83 ہونا شروع ہوئی کہ جب معاثی و ساجی مسائل کم ہونے کے بجائے برھتے رہے جس کی وجہ سے یہ واضح ہو گیا کہ یہ مسائل وقتی نہیں بلکہ ان کی جرایں گھری اور مضبوط ہیں۔ اس نے امید کو مایوی میں تبدیل کر دیا کہ جس کے بارے میں اے۔ جی- باپکنس (A. G. Hopkins) نے اپنی بات کو اس طرح بیان کیا ہے۔ (6) کہ اس مرتبہ مخالفت کولونیل ازم اور قوم پرسی کے درمیان نہیں بلکہ یہ دائیں و بائیں بازو کے نظریات کے درمیان ہے۔ خود مغربی دنیا میں کولونیل ازم پر نو مارکسی تنقید مقبول ہو گئ۔ چنانچہ 1945ء کے سمندر یار کی تاریخ کی ترقی جدلیاتی عمل کے تحت ہوئی۔ اول اول غیر یورپی تاریخ نولی نے خود کو مغربی اثرات سے آزاد ہونے کی تحریک چلائی' جس کی وجہ سے ایشیا و افریقہ کے ملکوں میں تاریخ تحقیق و تفتیش بھرپور طریقے سے ارتقاء پذر ہوئی۔ ان غیریورپی ملکوں نے اپنے ماضی کو دریافت کرے اس کی اپنے انداز میں تعبیرو تفیر ک- لیکن اس کی وجہ سے ان کی تاریخ نولی میں ایک نے قتم کا مسلم بھی پیدا ہوا۔ آج ہرایک اس بات کو تشکیم کرنا ہے کہ ایشیا و افریقہ کے ملکوں کی اپنی تاریخ ہے اور یہ بھی ای طرح سے ولچیپ اور بھرپور ہے جیسی کہ یورپ کی۔ لیکن سوال میہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا ہم اس مرحلہ پر رک جائیں۔ اور عالمی تاریخ کو اس طرح سے سمجھیں کہ یہ علاقائی تاریخوں پر مبنی تاریخ ہے۔ لیکن بہت سے مورخ اس موقف

كے عامى بيں كہ جميں اس مرحلہ سے آگے بردھنا ہے اور اس سے زيادہ مطالعہ كرنا ہے،

کوئلہ تحقیق و تفتیش کے نتیجہ میں مخلف تمدیبس ایک دوسرے سے مل گئ ہیں۔ اس وجہ سے سمندر پار ملکوں کی تاریخ کے لئے ضروری ہے کہ اس عالمی دنیا کے تناظر میں اپنا مقام تلاش کرکے اس کا تعین کرے۔ اگرچہ یہ ایک مشکل اور امتگوں بھرا کام

ہے ' مگر بقول فرنانڈ بروڈل (F. Braudel) اس کام کو بورا کرنے کے لئے امتگوں سے بھرپور مورخوں کی ضرورت ہے۔ (7) اس سلسلہ میں اس تاریخ سے رہنمائی عاصل کی جا سکتی ہے جو کہ تین دہائیوں کے اندر یورپی امپیریل ازم اور فتوحات پر کھی گئی ہے۔

اس سے پہلے کہ ہم یورنی توسیع بیندی کی تاریخ کا جائزہ لیں 'ہم مناسب سجھتے ہیں کہ

اول اس حیران کن ترقی کو دیکھیں جو موجودہ دور میں ایشیا و افریقہ کی تاریخ نویسی میں

ہوئی ہے۔ (8)

## ایشیا و افریقه کی تاریخ

ہندوستان اور انڈو نیشیا ان وونوں ملکوں میں جدید تاریخ نویبی کو روشناس کرانے والے نو آبادیاتی حکمران تھے۔ ہندوستان میں 1784ء میں رامل ایشیاٹک سوسائٹی کے قیام کو اس کی ابتداء کما جا سکتا ہے ہندوستان کے بارے میں برطانوی تاریخ نولی بہت زیادہ اینگلو نقطہ نظر کی حامی تھی۔ جیسا کہ ایک مرتبہ نہرو نے انگریزوں کے بارے میں کہا تھا کہ: انگریزوں کے نزدیک ہندوستان کی تاریخ اس وقت سے شروع ہوتی ہے جب کہ وہ یمال آئے۔ اس سے پہلے جو کچھ ہوا' وہ ان کے آنے کے لئے الوہی طاقت کی طرف سے تیاریاں تھیں تاکہ ان کے آنے کے بعد الوہی مقاصد کی سیحیل ہو سکے۔ (9) کیکن ہندوستان کے دانشورانہ ماحول میں تاریخی شحقیق اور مطالعہ کا شوق پیدا ہوا۔ انیسویں صدی میں نوآبادیاتی تاریخ کے ردعمل میں کہ جو اہل ہندوستان کے لئے حقارت سے پر تھا' ہندوستان کی اپنی آزاد اور خود مختار ٹاریخ نولیی پیدا ہوئی۔ انیسویں صدی کے آخر میں' قومی تحریکوں کے نتیجہ میں اور 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں' یروفیشنل مور خوں کا ایک گروہ وجود میں آچکا تھا۔ ان مشہور مورخوں میں آر۔ کے۔ مكرجی اور آر- سی- مو جمدار قابل ذكر ہیں- للذا جب ہندوستان 1947ء میں آزاد ہوا تو پروفیشنل بنیادول پر تاریخ نولیی کی حیثیت متحکم ہو چکی تھی۔ تقتیم ہند کی وجہ سے بھی تاریخ نولی کو ایک نیا جذبہ ملا' لوگوں میں مقبول عام اور نصاب کی کتابوں کی مانگ بردھ گئے۔ حکومت نے بھی جدید تاریخ ،خصوصیت سے ، قوی تحریک پر تحقیق کی سررستی کی- 1952ء میں ہندوستان کی حکومت نے تحریک آزادی پر تاریخ لکھنے کو کہا۔ آر۔ سی- موجمدار کو اس بروجیک کا ڈائریکٹر مقرر کیا گیا۔ لیکن تحقیقات کے نتیجہ میں مو جمدار کے نتائج حکومت کی توقعات سے مختلف تھے۔ لیکن اس نے اپنے نقطہ نظر کے مطابق این تاریخ کو شائع کرایا۔ قومی منھ کو توڑنے کی اس روایت سے اندازہ ہو تا ہے که ہندوستان میں تاریخ نولی پروفیشنل طور پر پخته ہو چکی تھی۔ (10) برطانوی مورخ

اب بھی ہندوستان کی تاریخ لکھنے میں' اگرچہ رہنما کردار تو نہیں' مگر اہم کردار ضرور ادا كر رہے ہيں۔ ہندوستاني مورخ اس عرصه ميں اپني اہميت كو تشليم كرا يھے ہيں۔ كيمرج اکناک بسٹری آف انڈیا اور نیو کیمرج بسٹری آف انڈیا' اس کا بسترین اظهار ہیں۔ اندونیشیا میں اس سے مختلف قتم کا دویلپہنٹ ہوا۔ بمقابلہ ہندوستان کے ان کے ہاں یونیورشی کے تعلیم و تربیت یافتہ لوگ کم تھے 'خصوصیت سے نوآبادیاتی دور میں یروفیشنل مورخوں کا تو وجود نہ ہونے کے برابر تھا۔ ان کی قوی تحریک بھی ہندوستان کے مقابلہ میں کمزور تھی۔ ان کے قومی رہنما اپنے قومی جذبات کا اظہار علمی تقریروں کے بجائے ادب کے ذریعہ کیا کرتے تھے۔ للذا آزادی سے قبل اندونیشیا میں کوئی پروفیشنل مورخ نہیں تھا۔ آزادی کے بعد حکومت نے ماضی کے مطالعہ پر زور تو دیا گر ایای تناظر میں (اس میں نظریاتی دباؤ بہت زیادہ تھے)۔ 1957ء میں مورخوں کی پہلی قومی کانگرس کا انعقاد ہوا۔ اس میں یہ بات واضح ہو کر آگئی کہ اب تک س قدر کم تحقیقی کام ہوا ہے۔ لیکن اس کے بعد سے تاریخ کو بحثیت اہم شعبہ علم کے سجیدگ سے لیا گیا اور اس کو آگے برهایا گیا۔ اس میں جس اہم شخصیت نے کردار ادا کیا وہ سارتونو کارتو وریدو (Sartono Karto Drido) تھا اس نے تاریخ کے علم سے متاثر ہو کر' ایک نے ساجی علوم کو روشناس کر دیا کہ جس نے دیماتی تاریخ پر زیادہ توجہ دی۔ (۱۱) یہ اندونیٹیا کی تاریخ نولی تھی کہ جس نے ایٹیا کی تاریخ میں "ایٹیا کی مرکزیت" کے نقطہ نظر کو روشناس کرا کے ایک ولچیپ بحث کا آغاز کیا' جون باشن (John Bastin) نے 1959ء میں کوالالہور میں اینے افتتاحیہ لیکچر میں جو کہ "جدید ساؤتھ ایسٹ ایشیاکی تاریخ" پر تھا اس نے اس بحث میں ایک نئی جان ڈال دی۔ (12) اگرچہ یہ سوال اس سے پہلے اٹھایا جا چکا تھا اور ج- سی- وان لیور (J. C. Van Leur) نے اپنے مقالہ ''ایٹیا کی تجارت'' میں جو 1934 میں چھپا تھا۔ (13) اس نکتہ کو اٹھایا تھا۔ لیور 34 سال کی عمر میں جاوا کی سمندری جنگ میں مارا گیا اکین اس کی تحقیق نے انڈونیشیا اور ایشیا کی تاریخ پر گرے اثرات چھوڑے۔ اس کے کام کی اور یجنٹلی دو چیزوں میں ہے: ایک تو اس نے بورپ کی مرکزیت والے نقطہ نظر کو ترک کر دیا:

دو مرے اس نے سوشیالوجی کے اصولوں کو تاریخ پر منطبق کیا۔ اس نے خالصتا" نو آبادیاتی نقط نظر کے خلاف ردعمل کا اظہار کیا کیونکہ یہ واقعات کو مسخ کرکے تاریخی حقائق کو نظر انداز کر دیتا ہے۔ اس نے لکھا کہ: "بہت سے مورخ ایشیا کو ڈچ حکمرانوں کی نظر سے دیکھتے ہیں' یعنی جہاز کے عرشہ سے' قلعہ کی فصیل سے یا تجارتی کو تھی کی اونچی گیری ہے۔" (14)

لیورکی تقید اگرچہ بہت بنیادی ہے مگر اس کے ساتھ ساتھ بہت عموی بھی ہے۔

ہری کو جس طرح سے ادوار میں تقسیم کیا جاتا ہے وہ اس پر بھی اعتراض کرتا ہے اور
اس پر بھی کہ اس تقسیم میں ایشیا کو کہال رکھا جاتا ہے۔ مثلا اپنے ایک مشہور آر مکیل
میں کہ جس میں وہ ادوار کے ناموں کا تجزیہ کرتا ہے۔ اس میں لکھتا ہے کہ آخر
میں کہ جس میں مدی"کالیبل انڈونیشیا کی تاریخ پر کس طرح چیاں کیا جا سکتا ہے۔ اس
کی دلیل ہے کہ اس صدی میں جو اہم تبدیلیاں یورپ میں ہوئیں' وہ انڈونیشیا کی تاریخ
میں نہیں ہوئیں۔ 1800ء تک یہ ایشیا کا ایک حصہ تھا۔ (15)

اس کے بعد ہم لیور کے دو سرے اہم حصہ کی جانب آتے ہیں' یعنی سوشیولوری کے نظریات کا استعال 'خصوصیت سے سیس ویبر کے افکار کا۔ مثلا اس نے ویبر کے «کسانوں کا کلچر" "سربرستانہ بیوروکرلی والی ریاسیّ" "پھیری والوں کی تجارتی سرگرمیاں" ان نصورات کو انڈونیشیا کی تاریخ پر منطبق کرکے بیہ ثابت کیا کہ ایشیا کی تاریخ بھی عالمی تاریخ کا ایک حہ ہے' لیکن اس کا اپنا کروار ہے۔ اس طریقہ کی وجہ سے تاریخ بھی عالمی تاریخ کا ایک حہ ہے' لیکن اس کا اپنا کروار ہے۔ اس طریقہ کی وجہ سے شمکن ہے کہ مختلف ثقافتوں کا تجزیہ کرتے ہوئے ان کے ساتھ انصاف کیا جائے۔ یہ شمیں کہ ان کو نظر انداز کر دیا جائے' یا انہیں می کیٹیگری میں ڈال کر عموی ساتھ تبصرہ کر دیا جائے۔ یا ان پر اس انداز سے بحث کی جائے کہ وہ اجنبی اور بالکل نہ سمجھ میں آنے والی چز بن جائے۔

ایشیا کی تاریخ نولی میں یورپ کا کردار' خصوصیت سے آزادی کے بعد انتہائی اہم ہو گیا ہے۔ اس ضمن میں دو مکتبہ ہائے فکر قابل ذکر ہیں: ایک وہ جو کی کے قائل ہیں (Minimalists) اور دو سرے وہ جو جذباتی ہیں۔ کی کے حامی ایشیا کی تاریخ میں

یورپ کے کردار کو کم سے کم کرکے پیش کرتے ہیں اور یماں تک چلے جاتے ہیں کہ اس کے اثرات نہ ہونے کے برابر ہیں۔ جب کہ جذباتی مکتبہ فکر کے مورخ پورپ کے جرائم اور بدعنوانیوں کی کمبی فہرست پیش کرتے ہیں۔ اگرچہ یہ دونوں نقطہ ہائے نظر ایک دو سرے کی ضد ہیں' مگر بھی بیہ دونوں سی ایک مورخ کی تحریر میں مل جاتے ہیں (مثلًا ثرج اسكالر وُبليو- الفي- ورتسمائم (W. F. Wertheim) اور هندوستانی مورخ کے۔ ایم- پائیر) (16) اس وجہ سے میہ بحث اب تک واضح ہو کر سامنے نہیں آ سکی ہ، بلکہ اس نے تاریخ کے مفاہیم کو اور زیادہ پیچیدہ بنا دیا ہے۔ لیکن یہ دو سوال کہ: ''کیا مغربی اثرات منفی تھے یا مثبت؟'' ''کیا ان کا اثر گمرا تھا یا سطی؟'' یہ دونوں سوالات اب تک بحث و مباحثه کا موضوع ہیں ' مگر کیوں؟ کیونکہ ہمارے لئے یہ بہت ضروری ہے کہ ہم زمانہ حال کو سمجھنے کے ولئے ماضی کو اور اس کی مختلف تاویلات کو سمجھیں۔ انیسویں صدی میں ایشیا کی تاریخ کے بارے میں یہ یورپی تصور برابر برھتا رہا کہ یورپ برتر و افضل ہے اور ایشیا بسماندہ اور بچھڑا ہوا ہے۔ ایشیا کی تمذیبوں کے بارے میں اب جو عزت و احرام پیدا ہوا ہے یہ بہت زیادہ نیا ہے۔ بمقابلہ ایشیا کے افریقہ کے براعظم کی طرف یورپی نقطه نظر تو اور بھی زیادہ حقیر تھا' یہ سمجھ اجا تا تھا کہ یہ براعظم تاریخی طور پر صفر ہے اور اس میں جو لوگ رہتے ہیں نہ تو ان کی کوئی تاریخ ہے اور نہ ہی ان لوگوں نے کوئی تہذیب و تدن پیدا کیا ہے۔ اس نقطہ نظر کی پوری تشکیل ان لیکچرز میں نظر آتی ہے کہ جو اب 1830ء میں ہیگل نے پینا (Jena) میں دیئے تھے اور جو ''فلسفہ تاریخ'' کے عنوان سے چھپ چکے ہیں۔ وہ لکھتا ہے کہ : ''اس نقطہ پر ہم ا فریقہ کو چھوڑتے ہیں۔ آگے چل کر اس کا ذکر کرنا بھی ضروری نہیں ہے۔ کیونکہ یہ سب کو معلوم ہے کہ افریقہ کے بارے میں ہماری جو فہم ہے وہ یہ ہے کہ یہ غیر تاریخی خطہ ہے۔ اس کی روح ابھی تک نامکمل ہے۔ یہ ابھی تک ان حالات میں البھی ہوئی ہے کہ جن کا تعلق فطرت سے ہے۔ الندا اس کے بارے میں یہ کما جا سکتا ہے کہ یہ عالمی تاریخ کی وہلیز پر کھڑی ہے: (17)

مار کس پر ہیگل کا اثر بہت زیادہ تھا۔ اس لئے ہمیں کلاسیکل مار کسی تحریروں میں

یمی نقطہ نظر پوری طرح سے نظر آتا ہے۔ اس کی آخری گونج ہمیں ہنگری کے مارکسی مورخ ایندرے سک (Endre Sik) کے ہاں سنائی دیتی ہے کہ جو افریقہ تاریخ کا ماہر ہے۔ 1966ء میں اس نے لکھاکہ:

یورپوں کے رابطہ میں آنے سے پہلے افریقہ میں رہنے والی اکثریت وحثی اور غیر متمدن طرز زندگی کی حامل تھی۔ بلکہ ان میں سے پچھ تو ہربریت و وحثی بن کی اسٹیج سے بھی نیچے تھے۔ ان میں سے پچھ تو کم اور پچھ مکمل طور پر دنیا سے کئے ہوئے تنائی میں زندگی گزار رہے تھے۔ اگر ان کا کسی سے رابطہ تھا تو یہ کہ ہمسلیہ قبائل سے جنگ و جدل کی جائے۔ ریاست نام کی کسی چیزسے افریقہ کے لوگ ناواقف تھے۔ نہ ہی ان کے ہاں طبقوں کا چیزسے افریقہ کے لوگ ناواقف تھے۔ نہ ہی ان کے ہاں طبقوں کا کوئی وجود تھا۔ یہ دونوں مستقبل میں کسی وقت وجود میں آنے کا انظار کر رہے تھے۔ اس لئے یہ حقیقت سے بہت دور ہے کہ ان کی تاریخ کے بارے میں بات کی جائے۔ کیونکہ سائنسی انداز میں ویکھا جائے تو ان کی تاریخ اس وقت تھکیل ہونا شروع ہوئی کہ دیکھا جائے تو ان کی تاریخ اس وقت تھکیل ہونا شروع ہوئی کہ جب یورپی حملہ آور یہاں آئے۔ (18)

بسرطال بیہ بات تو صاف ہے کہ اس قتم کی رائے دنیا میں صرف مارکسی مورخوں کی ہی اجارہ داری نہیں ہے' کیونکہ سک کی کتاب کی اشاعت سے ایک سال پہلے آسفورڈ یونیورٹی کے ماڈرن تاریخ کے ریکیس (Regius) پروفیسر ایج۔ آر۔ ٹریور روپر (H. R. Trevor Roper) نے افریقہ اور انگلتان کی تاریخ کا مقابلہ کرتے ہوئے کہا تھا کہ افریقہ کی تاریخ : "گلوب کے پھھ حصوں میں ہے کہ جن کا دو سروں سے کوئی رابطہ و تعلق نہیں ہے' اس میں وحثی قبائل خوبصورت ماحول میں ایک ایسی گردش میں مصروف ہیں کہ جس سے کوئی نتائج برآمد نہیں ہوتے ہیں۔" (19)

لیکن ہیں سالوں کے اندر اندر صورت حال تبدیل ہو گئے۔ اب کوئی بھی صحیح الدماغ آدمی اس پر بحث نہیں کرے گا کہ افریقہ کی کوئی تاریخ نہیں ہے۔ یمال تک کہ

آکسفورڈ میں بھی نہیں۔ افریقہ کی تاریخ کا ڈویلپمنٹ انتہائی جیران کن اور شاندار ہے۔ بلکہ بیہ کما جائے تو درست ہو گا کہ 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں ساجی اور معاشی اریخ کے وجود میں آنے کے بعد افریقہ کی تاریخ کی تشکیل سب سے زیادہ دلچسپ توانائی سے بھربور' متحرک اور نئے خیالات سے یر ہے۔ یہ کما جا سکتا ہے کہ جرئل آف افریکن مسری ' آنالز (Annales) کے بعد سب سے زیادہ جدید و اختراعات کی حال ہے۔ تاریخ نولی میں ان دونوں کا باہمی مقابلہ کیا جا سکتا ہے۔ آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں نے ایسے سوالات اٹھائے کہ جو اس سے پہلے نہیں اٹھائے گئے تھے اور جن کے جوابات روایق ماخذوں میں نہیں تھے۔ اس کئے ضروری تھا کہ نئے ماخذوں کو دریافت کیا جائے اور ایس نئ ٹیکنیکوں کو استعال کیا جائے کہ جن سے روایق ماخذول کانئ روشنی میں تجزیہ کیا جاسکتے۔ اس قتم کی صورت حال سے افریقہ کی تاریخ دوچار تھی۔ ماخذوں کی کمی تھی' کم از کم وہ ماخذ کہ جو روایتی تھے۔ ثقافتی وجوہات کی بنا یر افریقبول نے یورپول کے مقابلہ میں بہت کم تحریری مواد چھوڑا اور وہال کی آب و ہوا کی وجہ سے ہم تک بہت کم اپنی صحیح شکل میں بہنچا۔ اس کا مطلب بیہ ہو اکہ بہت سے ماخذ افریقہ سے باہر کے تھے۔ ان میں یونانی ' روی اور عرب سیاح ' اور جغرافیہ دان تھے' یا یوریی تاجر اور منتظمین- اس لئے اگر فنی طور پر دیکھا جائے تو بیہ ناریخ کے زمانہ سے پہلے کے عمد کی تاریخ ہے (یا علم الاقوام کی تاریخ ہے۔ جیبا کہ اس کے بارے میں کما جاتا ہے) (20)

لیکن مافذوں کی اس کمی ہی نے تاریخ نویم کی ٹکنیک اور طریق کار کو جدید بنانے ' اور اس کی ترقی میں بھرپور کردار اوا کیا۔ اگر روایتی مافذ موجود نہیں تو اس صورت میں ماضی کو دو سرے ذرائع سے دریافت کیا جانا چاہیے۔ للذا یہاں بھی اس طریق کار کو آپایا گیا کہ جو آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں نے نئی تاریخ کو لکھنے میں افتیار کیا تھا۔ ان دونوں نے آثار قدیمہ ' نقشہ سازی ' سانیات اور ناموں کے ذریعہ معلومات اسلامی کیس۔ افریقہ کی تاریخ نویمی میں علم بشریات نے بھی نمایاں رول اوا کیا' یمال تک کہ مورخ اور ماہر علم بشریات کے درمیان زیادہ فرق نہیں رہا۔

کین ان سب سے زیادہ جس مشہور ٹکنیک کو افریقہ کی تاریخ کے ایک ماخذ کے طور پر استعال کیا گیا وہ زبانی روایات تھیں۔ اس سلسلہ میں زبانی یا اورل (Oral) تاریخ پر عمد ساز کتاب مان وان سینا (Jan Van Sina) کی ہے کہ جو 1961ء میں شائع ہوئی۔ اس کتاب کا فرانسیی سے انگریزی ترجمہ 1965ء میں چھیا۔ اس نے افریقہ ک تاریخ پر برا گهرا اثر ڈالا۔ (21) وان سینا نے زبانی تاریخ کو محفوظ رکھنے کے لئے زبانی روایات کے استعال کا تنقیدی طریقہ کار متعین کیا اور پھراہے سنجیدہ تاریخی تجزیہ میں استعال کرنے کے لئے نشاندی کی۔ اس نے زبانی روایات کو یائج کیٹیگریز میں تقیم کیا (فارمولا، شاعری، فهرست، کهانیان، شرحیس) پھر ان کو بھی مختلف اقسام میں تقسیم کیا گیا۔ اس کی دلیل تھی کہ زبانی روایات کو بعینہ تسلیم نہیں کرنا جا ہیے ' بلکہ انہیں تقید کی کسوٹی پر بر کھ کر اختیار کرنا چاہیے۔ خصوصیت سے اس پر توجہ دینی چاہیے کہ اس کا ساجی اثر کیا ہوا؟ اس کی کلچرل قدرو قیت کیا ہے؟ اور اس کے لکھنے والے کون لوگ ہیں؟ جمال تک ممکن ہو اس کی صدافت کو دو سرے ذرائع سے بھی پر کھنا چاہیے' مثلاً آثار قدیمہ کی دریافتوں' یا تحریری مواد ہے۔ اگرچہ کچھ مورخ اور ماہر علم بشریات زبانی رویات کے استعال کو شک سے دیکھتے تھے اور یہ دلیل دیتے تھے کہ وان سینا کی علمی قابلیت اپنی جگہ' گر اس نے زبانی روایات کے استعال پر پچھ زیادہ ہی زور دیا ہے۔ لیکن اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ زبانی روایات کے استعال نے افریقه کی تاریخ کو بردی حد تک متاثر کیا- (22)

لیکن سے حقیقت ہے کہ چاہے زبانی تاریخ اور روایات نے اور غیر روایتی ماخذوں نے افریقہ کی تاریخ نولی میں جو بھی کردار اوا کیا ہو 'گر اس سے انکار نہیں کہ جہال تک تحری مواد کا تعلق ہے افریقہ اس سلسلہ میں بے انتہا محرومی کا شکار ہے۔ اگرچہ سے بات یورپی تاریخ کے بچھ حصوں کے بارے میں بھی کہی جا سمتی ہے کہ جہال دستاویزات اور تحریری ریکارڈز کی کی ہے۔ یہی صورت حال امریکی تاریخ کی دریافت سے پہلے کی ہے 'یا آسٹریلیا کی النذا اس سلسلہ میں افریقہ کی مثال کوئی نئی نہیں ہے۔ لیکن سے بھی صحیح ہے کہ یورپ کے مقابلہ میں افریقہ کی تاریخ کو مکمل کرنا ناممکن نظر آ تا

ہے۔ ایک ایسی تاریخ کو جو سلسلہ وار تمام واقعات کو جوڑے ہوئے ہو' برا مشکل کام ہے۔ اس وقت یورپ میں ساختیاتی اور لمبے دورانیہ والی اپروچ تاریخ میں برسی مقبول ہے۔ لیکن سے دیگر طریقوں کی مانند ایک طریقہ ہے۔ افریقہ کی ساختیاتی تاریخ میں صرف یمی ایک امکان رہ جاتا ہے کہ جے اختیار کیا جائے۔ (23)

کی بیلی دہائیوں میں بہت ہے افریقی مورخ انٹر نیشنل فورم پر آئے ہیں۔ ان کا رول آہستہ آہستہ اہمیت اختیار کر رہا ہے۔ لیکن اس حقیقت کو تسلیم کرنا پڑے گا کہ افریقہ کی تاریخ کی ترقی اور مقبولیت میں یورپی اور امرکی مورخوں کا برنا حصہ ہے۔ خصوصیت ہونانوی مورخوں کا۔ جب جرئل آف افریکن ہمٹری کا پہلا شارہ 1961ء میں منظر عام پر آیا تو اس کے بارے میں ٹرینس رینجر(Terence Ranger) نے کما کہ یہ ایک منثور' چارٹر' پروگرام ہے یہ افریقہ کی تاریخ کی ایک کھڑی ہے۔ (24) رولینڈ اولیور منثور' چارٹر' پروگرام ہے یہ افریقہ کی تاریخ کی ایک کھڑی ہے۔ (24) رولینڈ اولیور بارے میں کما کہ یہ "افریقہ کی تاریخ کو دنیا کے سامنے پیش کرنے کا ایک اہم اوارہ بارے میں کما کہ یہ "افریقہ کی تاریخ کو دنیا کے سامنے پیش کرنے کا ایک اہم اوارہ ہا۔ "اے شورٹ ہمٹری آف افریکا" کی ہے۔ " (25) اولیور اور فیگ (Fage) کی کتاب "اے شورٹ ہمٹری آف افریکا" کی سب سے زیادہ مقبول کتاب تقی۔

اگرچہ فرانسیسی مورخوں نے بھی اس سلسلہ میں اہم کام کیا ہے۔ گر بمقابلہ برطانوی مورخوں کے کم۔ 1961ء میں ہنری برن شوگی (Henri Brun Schogi) کو جو کہ مارک بلوخ اور لوسین فیب کا شاگرہ تھا اسے فرنانڈ بروڈل نے اسراس برگ یونیورٹی سے پیرس بلایا تاکہ وہ وہاں افریقی تاریخ کو روشناس کرائے۔ اس کا سیمینار افریقی اور فرانسیسی اسکالرز کے لئے ایک اوارہ ہو گیا کہ جمال وہ آئیں میں ملتے تھے۔ ابوری پرسون (Yvres Person) کی عمد ساز اور جدت سے بھرپور سموری (Samori) نے نہ ابوری پرسون (Catherine Vidrovitch) نے نہ صرف افریقہ کی تاریخ پر کتابیں تکھیں بلکہ اس مضمون کو یونیورٹی آف بیرس میں صرف افریقہ کی تاریخ پر کتابیں تکھیں بلکہ اس مضمون کو یونیورٹیوں میں یہ مضمون روشتاس کرایا۔ (26) اس کے بعد سے فرانس کی دو سمری یونیورسٹیوں میں یہ مضمون

را مایا جانے لگا۔ افریقہ کے کافی طالب علموں نے فرانس کی یونیورسٹیوں سے افریقہ کی تاریخ میں بی۔ ایج۔ وی کی وگریاں لیں۔

اس سلسلہ میں امریکی جامعات کی خدمات بھی قابل ذکر ہیں' خاص طور سے بیل (Yale)' یونیورٹی آف کیلیفوریا لاس اینجلز اور سب سے زیادہ میڈ سن (وس کاس)۔ جن امریکی مورخوں نے افریقہ کی تاریخ پر شخقیق کی ان میں سے اکثر کرٹن (Curtin) واسینا اور میڈ سن کے طالب علم شھے۔ اس وقت افریق تاریخ کے اہم شعبے خود افریقہ کی یونیورسٹیوں میں موجود ہیں (جیسے نائیجریا' کینیا اور زائر) یورپی تسلط کا دور تقریباً ختم ہو چکا ہے۔

لنذا اب الثیا افریقہ کی تاریخ ہے متعلق یہ بحث بیکار ہو بچی ہے کہ کیا اس کی تفکیل ہو کتی ہے یہ نیس ؟ اس میدان میں نہ صرف یہ کہ یورپیوں کی برتری ختم ہو گئی ہے ' بلکہ نئی تحقیق نے تاریخ نوری ہی کو بدل کر رکھ دیا ہے۔ اب نو آبادیاتی اور قوم پرستی کے مکتبہ ہائے فکر کے درمیان بحث صرف سیاسی فریم ورک میں ہو سکتی ہے ' کیونکہ تاریخ کے دو سرے پہلوؤں میں ہمیں دو سرے طریقے کار نظر آتے ہیں۔ سابی تاریخ کو اب گاؤں' علاقہ اور نبلی گروپ کی بنیاد پر دیکھا جا رہا ہے۔ کلچرل تاریخ کا اب قوی ریاست سے بھی زیادہ وسیع تناظر میں تجزیہ کیا جا رہا ہے۔ اس سلسلہ میں اب ہندو' جاویٹی یا عالم اسلام کی اصطلاحات زیادہ برمحل ہیں۔ معاثی تاریخ کو اب برٹ علاقوں میں تقسیم کرکے دیکھا جا رہا ہے جیسے بحر ہند' جنوب مشرقی ایشیا' یا عالمی معیشت۔ اس فتم کی اپروچ کے ساتھ کولوئیل بمقابلہ اینٹی کولوئیل کی بحث اب زیادہ مفید اور قابل فہم نہیں رہی ہے۔

توکیا اس کا یہ مطلب ہوا کہ کولونیل ازم کا سمندر پارکی تاریخ پر جو اثر تھا وہ ختم ہو گیا اور مغربی و غیر مغربی رویوں کے در میان توازن پیدا ہو گیا ہے؟ ایسا نہیں ہے۔ دیکھا جائے تو دو باتوں کی وجہ سے اب تک مغربی تسلط باتی ہے اول تویور پی توسیع پندی اور فوصات کے نتیجہ میں کتابوں' دستاویزات اور دو سرا تاریخی مواد جو کہ سمندر پارکی تاریخ سے متعلق ہے' وہ بری تعداد میں یورپ لایا گیا اور اب یہ یورپ کے

آرکائیوز اور لائبرریوں میں محفوظ ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہواکہ اپنی تاریخ اور ماضی کے مطابعہ کے لئے غیریوریوں کو یورپ آنا ہوگا۔ دو سری بات بیہ ہے کہ کولوئیل ازم کے زیر اثر 'مغربی دنیا میں بیہ روایت محکم ہوئی کہ غیر مغربی ملکوں کی تاریخ اور تہذیب و حدن پر تحقیق کی جائے۔ بیہ روایت اب تک تشلسل کے ساتھ جاری ہے۔ اس کے حال بی عملی طور پر کوئی ایشیائی اور افریقی مورخ نہیں کہ جنہوں نے یورپ اور اس کے معاشرے کا مطابعہ کیا ہو۔ جب تک مغرب کے پاس اس کے مستشرقین ہیں اور

نمرق کے پاس کوئی مغربین (Occidentalists) نہیں۔ اس وقت تک کسی حقیق توازن کی امید نہیں ہو سکتی ہے۔ توازن کو برقرار رکھنے کی غرض سے بیہ کما جا سکتا ہے کہ ایشیا و افریقہ کی تاریخ ایسی کی ترقی ایک فطری اور اہم تقاضہ تھی۔ لیکن بیہ بات ہمیں سوچنے پر بھی مجبور

کرتی ہے۔ یہ صحیح ہے کہ افریقہ اور ایشیا کی تاریخیں ایک لحاظ سے خود مختار ہیں۔ لیکن یہ جمی ایک حقیقت ہے کہ 1500ء سے ان کی تاریخ یورپ سے وابستہ ہو گئی ہے۔ ایک تاریخ اب یورپ کی تاریخ کے ایک شخنشن (Extensions) کا حصہ نہیں بی 'بلکہ اس کی حیثیت اس سے زیادہ ہے۔ لیکن پھر بھی یہ یورپ کی تاریخ سے بالکل سٹ کر نہیں رہ سکتی ہے۔ اس وقت جدید تاریخ میں جو نے ڈویلپمنٹس ہو رہ ب ک فرینی ہاں تا تمام تهذیوبی اور معاشیاتی نظاموں کو کہ جو اب تک علیحدگی میں سے سے سی باہمی رابطوں کے ذریعہ ایک کڑی میں مربوط کیا جائے۔ یہ "جدید عالمی سٹم" الر اشائن Wallerstein) یا "جدیدیت کی تهذیب" (آئزن اشاڈ Eisenstadt) کی

ں کو مختلف اور علیحدہ علاقوں اور ملکوں کی ترقیوں کے بتیجہ کے طور پر سمجھا جا سکتا ہے۔ اس مسللہ کو مزید سمجھنے کے لئے ہم ضروری خیال کرتے ہیں کہ یورپ کی توسیع و

حات اور پھر نو آبادیات کے خاتمہ کے عمل کا تجزیبہ کریں۔

## توسيع اور ردعمل

یورپ کی توسیع کا مطالعہ بیرونی و اندرونی عناصر سے متاثر ہوا ہے۔ جس طرح تیزی سے کولونیل ایمپائر کا زوال ہوا' اس نے اس سوال کو پیدا کیا کہ کیا ماضی میں یورپی طاقتیں واقعی سیاسی و معاثی طور پر معظم تھیں؟ اور پھر امریکہ کا عروج۔ ایک ایسی طاقت کہ جس کے پاس کوئی نو آبادیات نہیں تھیں۔ اس نے امپیریل ازم کے بارے میں دوبارہ سے غور کرنے پر مجبور کیا کہ اس نے کن حالات میں اور کس طرح سے اور کیول کر کامیابی عاصل کی؟ چین کا بحثیت ایک طاقت وجود میں آنے کے بعد' اس کی سائنسی اور بحری صلاحیتوں کا تجزیہ کیا گیا اور اس سے یہ نیا سوال پیدا ہوا کہ چین اور یورپ کے ابتدائی پھیلاؤ کے درمیان کون سا فرق ہے؟

پین اور یورپ کے ابتدائی چیلاؤ کے درمیان کون سا قرن ہے؟

دو سری طرف یورپ کے اندرونی حالات بھی اس مطالعہ میں تبدیلی لے کر آئے۔
چونکہ عمومی بر مجانات ساجی اور معاثی تاریخ کی جانب سے تھے' للذا انہوں نے بھی تاریخ کے سابی پہلو کو متاثر کیا۔ کرنی' جہاز رانی' چاندی و سونے اور امپائر کے منافع کے بارے میں سوالات اٹھائے گئے۔ ان سوالات کے جواب اکثر کمپیوٹر کی مدد سے دیئے گئے۔ (27) ساجی تاریخ ایک فیشن ایبل مضمون بن گیا۔ اس نے ہجرت' غلامول کی تجارت' نسلی تعلقات' شہروں کی آبادی اور احساسات و جذبات کے بارے میں شخشیق کی تحریک پیدا کی۔ سیاسیات نے سابی تاریخ کو اس قشم کے سوالات پوچھ کر متاثر کیا کہ فیصلہ کرنے کا حق رائے عامہ اور معاشرے میں مختلف مفادات کے گروہ' ان سب کا کیو فیصلہ کرنے کا حق رائے عامہ اور معاشرے میں مختلف مفادات کے گروہ' ان سب کا کیو

کردار ہے۔ اگرچہ نظری طور پر اولین اور ٹانوی یورٹی توسیع کے ادوار اور ان کے روایق فرق پر تنقید کی گئی ہے۔ لیکن عملی طور پر اب تک ہم عصر تاریخ کے طالب علم اور جدید تاریخ کے مورخ کے درمیان فرق موجود ہے۔ روایتی طور پر جدید یورٹی پھیلاؤ کے مطالعہ میں زیادہ زور بڑی بڑی دریافتوں پر دیا جاتا تھا جیسے جماز اور جماز رانی' تجارتی کمپنیاں اور تجارت' ہجرت' بڑے تھیتوں کا نظام (Plantations) اور غلاموں کم سائٹ۔ چارکس بو کسر (Charles Boxer) اور ہے۔ ایکے۔ پیری (J. H. Parry) نے مندری دریافتوں کے متیجہ میں پیدا ہونے والی امپائرز پر ایک انچھی کتاب لکھی ہے۔

2) منی سوٹا یونیورٹی نے تاریخ کی ایک سیرز "توسیع کے عمد میں یورپ اور ونیا"

Europe and the west in the Age of Expansion) چھالی ہے جو اس موضوع

پر ایک مفید سربرہ ہے۔ ان موضوعات پر مورخوں نے نخ نقط ہائے نظر کے تحت ارخ کا تجربیہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کی وجہ سے تاریخ میں نخ نخ سوالات ہا ہوئے کہ جن کا جواب دینے کے لئے نئی تکنیک کو افقیار کیا گیا۔ سلیمن اشین رؤ (Glamann Steengard) اور چودھری نے ہندوستان کی کمپنیوں پر نئی راہیں کھانے والا کام کیا ہے۔ کرش (Curtin) نے غلاموں کی تجارت پر عمدہ تحقیق کی ہے۔ پاؤنو (Chaunu) نے الخلا نئی کے علاقہ پر بیلن (Bailyn) نے ہجرت کے موضوع پر لکھا ہے۔ ان کے علاوہ بھی اور بہت سے مورخ ہیں کہ جن کا ذکر کیا جا سکتا ہے۔ 29) بہت سے سوالات کہ جنہیں یہاں اٹھایا گیا ہے ان کا تعلق بورپ کی تاریخ کے باحث سے ہوئیں اور قیتوں کا انقلاب وغیرہ۔ لیکن کمی نے ایسی عموی تھیوری کو بیش نہیں کیا کہ جس سے بورپ کی توسیع کو سمجھا جا سکتا۔ جب کہ انیسویں اور پیویں صدی کی توسیع میں امپریل ازم کا نظریہ چھایا ہوا نظر آتا ہے۔ اس قتم کی کوئی سے ورپ کی بتائی بورٹی توسیع کی بحث میں نہیں ملتی ہے۔ یہ مسئلہ اس وقت عل ہوا کہ ساکھوری ابتدائی بورٹی توسیع کی بحث میں نہیں ملتی ہے۔ یہ مسئلہ اس وقت عل ہوا کہ ساکھوری ابتدائی بورٹی توسیع کی بحث میں نہیں ملتی ہے۔ یہ مسئلہ اس وقت عل ہوا کہ بوا کہ باکہ بیا ماڈوں والر اسٹائن (Immanuel Wallerstein) نے اپنا ماڈوں ورلڈ سٹم کا

# والراسثائن كاورلد سستم

نظریہ پیش کیا۔

والر اسٹائن کولمبیا یونیورٹی میں ساجیات کا پروفیسرتھا کہ جس نے اول اول افریقہ یں نو آبادیات کے خاتمہ اور ڈویلپمنٹ کے مسائل پر تحقیق کی- ان موضوعات پر اس کام نے ''انحصار'' (Dependencia) اور انڈر ڈویلپمنٹ کے نظریات کو متاثر کیا- اس کے بعد والر اسٹائن نے تاریخ کو اپنا موضوع بنایا کیونکہ اس کی دلیل تھی کہ ڈویلپمنہ کے مسائل کو سیاق و سباق میں اس وقت سمجھا جا سکتا ہے کہ جب انہیں تاریخ 🖹 تناظر میں دیکھا جائے۔ تاریخ میں اس کے نزدیک جو کام آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں \_ اور خصوصیت سے فرنانڈ بروڈل نے کیا ہے اوہ ان مسائل کے حل میں مفید دابر ، ہوگا۔ والر اشائن کے کام اور بروڈل کی کتاب "میشیریل سوملازیش" (Material Civilization) میں جو نظریات اور فکری فریم ورک ہے' ان دونوں یا بت زیادہ مشابہت ہے۔ (30) والر اشائن کے منصوبہ میں ہے کہ وہ چار جلدوں میں معماڈ رن ورلڈ سٹم'' شائع کرے۔ اس کی پہلی جلد جو 1974ء میں چھپی ہے اس میں اس نے اپنے منصوبہ کا تجزیاتی خاکہ بیش کیا ہے۔ (31) میہ دو سرے اسکالرز کے لئے رہنما کا باعث ہے۔ اس نے یورنی توسیع اور سرمایہ داری پر دلچسپ بحث کا آغاز کیا۔ والر اسٹائن کہتا ہے کہ آج کے معاثی نظام کی جڑیں پندرہویں صدی تک جار ہیں کہ جہاں سے ایک عالمی نظام کی ابتداء ہوتی ہے۔ یہ سولہویں اور سترہویں صدیور میں ارتقاء پذیر ہو تا ہے اور صنعتی انقلاب سے پہلے پختگی حاصل کر لیتا ہے۔ اس م میں انقلالی تبدیلی کا زمانہ وہ تھا کہ جب 1450ء اور 1550ء میں نظام جا گیرداری ایا بحرانی کیفیت سے دوجار تھا۔ 1550ء سے 1650ء تک نظام سرمایہ داری کے ڈھانچہ کے تمام کل پرنے تیار ہو چکے تھے۔ اس نقطہ نظر سے 1760ء سے 1830ء کا صنعتی انقلاب سرمایہ داری کے معاثی نظام کو تبدیل کرنے والا اہم عضر نہیں رہا۔ والر اسٹائن کے مطابق عالمی نظام' یا ورلڈ سسٹم کی اہم خصوصیات میں معاشی نظام اور بین الاقوامی محنت کی تقسیم کو (Division of Labour) تین حصوں میں تقسیم کی جا سکتا ہے : قلب (Core) نیم اطراف (Semi Periphery) اور اطراف (Periphery)\_ ان تینوں کی لوکیشن وفت کے ساتھ بدلتی رہتی ہے (علاقے بھی قلب

بن جاتے ہیں اور بھی اطراف میں تبدیل ہو جاتے ہیں)۔ موجودہ تاریخ دنیا کے زیادہ سے نیادہ سے دنیادہ سے دنیادہ سے ذیادہ سے نیادہ سے دنیادہ اور منافع قلب کو ہوتا ہے اور اطراف کے طرح سے کام کرتا ہے کہ اس کا فائدہ اور منافع قلب کو ہوتا ہے اور اطراف کے

قے استحصال کا شکار ہوتے ہیں۔ بین الاقوامی تجارت میں ایک پارٹی کو اس وقت فائدہ

یا ہے کہ جب دوسری پارٹی نقصان اٹھائے۔ اس منافع کی وجہ سے صنعتی انقلاب یاب ہوا۔ یہ غیر مساوی تعلقات کے نظریہ کو ابت کرتا ہے اور اس سے اس دلیل

بھی تقویت ملتی ہے کہ کس طرح سے ڈویلپمنٹ انڈر ڈویلپمنٹ کا باعث ہو آ ہے۔ والر اسٹائن کے کام کو ساجی علوم کے ماہرین نے تو خوش آمدید کھا، گر مورخوں نے ں پر تنقید کی کیونکہ اس ماؤل میں بہت زیادہ زور بین الاقوامی تجارت پر دیا گیا ہے ھ کی تو یہ ولیل ہے کہ صنعتی انقلاب سے پہلے کی معیشت اس قابل نہیں تھی کہ وہ ر زائد پیدا کر سکے اور بین الاقوای تجارت کو ممکن بنا سکے۔ دخانی جمازوں سے پہلے ائع نقل و حمل کی سہولیات بہت کم تھیں 1600ء میں یورپی ریاستوں کے تجارتی روں میں صرف ایک یا دو ٹن کی گنجائش ہوتی تھی (1800ء میں یہ سات اور آٹھ ہو ن) (32) انگلتان اور ہالینڈ جیسے تجارتی ملکوں کی ایکسپورٹ بہت کم تھی (اطراف کے وں کو جو ایکسپورٹ کیا جاتا تھا وہ سمندر پار کی تجارت کا بہت معمولی حصہ تھا) (33) ندر پار ملکوں کی تجارت سے برطانیہ میں جو سرمانیہ جمع ہوا' وہ صنعتی انقلاب کے ران ہونے والے افراجات کا زیادہ سے زیادہ 15 فیصد تھا۔ (34) در حقیقت بورپ کا نندر پار علاقوں پر قبضه کرنے یا توسیع کے کچھ بہت زیادہ اہم نتائج نہیں نکلے۔ ایشیا بر نندر پار تجارت کا اثر علاقاتی نوعیت کا تھا۔ ہندوستان (ٹیکسٹائل) اور انڈونیشیا (مسالہ ت) کے بہت محدود علاقے یورپی ملکون کی تجارتی مانگ سے متاثر ہوئے۔ جہاں تک ریقہ کا تعلق ہے تو اس کی پیداوار تجارت کے لئے بہت کم تھی' بلکہ پیداوار سے زیادہ اموں کی تجارت زیادہ اہم تھی۔ موجودہ تحقیق نے غلاموں کی تجارت سے افریقہ کی

والر اسٹائن کی تھیوری کا دلچیپ پہلو یہ ہے کہ وہ صنعتی انقلاب کے نظریہ ہی کو

ینج کرتا ہے جس کی وجہ سے صنعتی انقلاب اور صنعتی انقلاب سے پہلے کا جو فرق

بوی پر جو اثرات ہوئے ان کو کم اہم بتایا ہے۔ یورپی توسیع کا اثر امریکہ اور جزائر

بِ الهند پر بہت زیادہ ڈرامائی ہوا۔ بیہ تجارت کی وجہ سے نہیں بلکہ اس وجہ سے کہ

اں کی مقامی آبادی گھٹتی چلی گئی۔

ہے۔ اور اس کا جو تعلق نو آبادیاتی نظام سے ہے وہ ختم ہو جاتا ہے۔ کیونکہ یہ فرز امپیرل ازم کی کلاسیکل تھیوری کا اہم نکتہ ہے یہ وہ تھیوری ہے کہ جو انیسویں او بیسویں صدی میں یورپی توسیع کی تاریخ نولیی پر چھائی ہوئی ہے۔

## امپيريل ازم

کے نظریہ کو پیدا کیا۔ ہا ۔ سن کے اس نظریہ کو مار کسی مفکرین نے اپنے انداز فکر میں ڈھال کر اور نہ موٹر بنا لیا' خاص طور سے جرمنی میں کارل بل فرڈنگ (Karl Hilferding) ا روزا ککرمبرگ نے نظریہ کو اپنے قالب میں ڈھالتے ہوئے ہا ۔ سن کی دلیل کو بدل ڈاا مثلاً ہا ۔ سن کے نزدیک سرمایہ کا ادھر ادھر جانے کی وجہ سے ضروری نہیں کہ امپیرل پیدا ہو۔ مار کسی مفکرین کے لئے امپیرل ازم لازی ہو جاتا ہے۔ سب سے زیادہ مش فار مولا لینن کے ہاں ملتا ہے جس نے 1916ء میں امپیریل ازم کے بارے میں کما تھی سے اونچی اسٹیج نے سے اونچی اسٹیج نے اختلافات واضح ہیں' لیکن اس تھیوری کو ''ہا ۔ سن' لینن تمیس'' کا نام دیا گیا۔ در حقیۃ 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں کے بورٹی امپیریل ازم کو سیحضے کے لئے یہ ایک معیار بن گیا۔

1960ء کی دہائی میں جاکر امپیریل ازم پر دوبارہ سے بحث کا آغاز ہوا۔ جس کی ایک وجہ تو امریکی معاشی امپائر کا عروج تھا اور دو سرے نو آبادیاتی نظام کا خاتمہ۔ 1961ء میں دو برطانوی مور خین جے۔ گالا گھر (J. Gallagher) اور آر۔ روین سن (Robinson) دو برطانوی مور خین جے۔ گالا گھر (J. Gallagher) اور آر۔ روین سن ایک سب سے زیادہ ایم دستاویز بن گئے۔ کتاب کا نام ہے: "افرایقہ اور وکٹورین" (37) اس سے ایک سال بہنری برون شوگ (Henri Brun Schwig) نے "فرانسیی امپیریل ازم متح اور خیقت کے لئے راہیں متعین کر دی ہیں۔ (38) انہیں بنیادوں پر بلجیم 'جرمن' والی تحقیقات کے لئے راہیں متعین کر دی ہیں۔ (38) انہیں بنیادوں پر بلجیم 'جرمن' اطالوی' پر تکھیزی اور ڈج امپیریل ازم کی تعبیرو تغیری گئے۔ اس کو ہم تاریخ نولیک اطالوی' پر تکھیزی اور ڈج امپیریل ازم کی تعبیرو تغیری گئے۔ اس کو ہم تاریخ نولیک

کا انقلاب کمہ سکتے ہیں۔ یہال مختفر طور پر ہم دو طاقتوں سے متعلق امپیریل ازم کی

تشریح کو بیان کریں گے۔

گلا گھر اور روبن من نے اپنے مضمون امپیریل ازم اور فری ٹریڈ" (39) میں دیئے والا کل کی روشنی میں' اس کا اعادہ کیا کہ 1880ء سے 1914ء کا امپیر یلسٹ دور' اپنے سے پہلے والے دور سے بالکل مختلف تھا۔ عمد وکٹوریہ کا درمیانی دور کہ جے فری ٹریڈ سے منسوب کیا جاتا ہے' در حقیقت اپنے منصوبوں کے نہ کہ اپنے نتائج کے لحاظ سے اینٹی امپیر یلسٹ تھا۔ اس عمد میں بغیر کسی سیاسی ذرائع کے مقاصد کو عاصل کیا جا سکتا تھا۔ لیکن وکٹوریہ کے آخری دور میں امپائز کا بنانا لازی ہو گیا تھا۔ امپائز کی تشکیل اس لئے ضروری ہو گئی تھی کیونکہ مقامی طور پر بحران پیدا ہو گئے تھے' جن کی وجہ سے جگہ جگہ طاقت کے خلاء پیدا ہو گئے تھے۔ برطانیہ نے ان خلاوں کو پر کیا۔ للذا یہ سیاسی عگمت عملی تھی۔ اس کے پس منظر میں کوئی معاشی وجوہات نہیں تھیں۔ در حقیقت ان کی پالیسی دفاقی تھی جو بے دلی سے پوری کی گئے۔ گلا گھر اور روبن من نے امپیریل ازم کی پالیسی دفاقی توسیع' جو کہ اس کے ساتھ جڑی ہوئی تھی' ان دونوں نظریات کو

مسترد کرکے رکھ دیا۔

اگرچہ برون شوگ کی تحقیق کے نتائج بھی اس سے ملتے جلتے ہیں' لیکن فرانسیی امپیرل ازم کے بارے میں اس کا تجزیہ مخلف ہے۔ وہ اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ فرانس کی تاریخ میں ایک امپریل دور موجود ہے ، جو 1880ء سے 1914ء تک پھیلا ہوا ہے۔ اور اس کی موجودگی سے مشکل ہی سے انکار کیا جا سکتا ہے۔ یہاں تک تو وہ روایت پرست ہے الیکن جب وہ اس معاملہ کا "لینی امپیریل ازم" کا تجزید کر تا ہے تو وہ بے انتا انقلابی ہو جاتا ہے۔ فرانسیی نو آبادیات کے معاشی مفادات اور فرانسیی امپیریل ازم کی بیلنس شیٹ کو سامنے رکھتے ہوئے وہ اس نتیجہ پر پہنچا ہے کہ اس سارے منظر نامے کو معاثی طور پر بیان کرنا ایک متھ ہو گا کیونکہ امپائر نے معاثی طور پر فائدہ نہیں بہنچایا۔ امپریل ازم اور امپارُ کے معاشی مفاوات کے تحفظ کے ورمیان کوئی تعلق نہیں تھا اور فرانسیی امپیریلسٹوں کے کوئی معاثی مقاصد نہیں تھے۔ اگر ایبا نہیں تھا تو پھر دو سرے کون سے عوامل تھے؟ برون شوگ کے نزدیک اس جذبہ کو فرانس میں قائم ہونے والی تیسری ریپبلک اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی قوم برستی میں دیکھا جا سکتا ہے جو کہ 1870ء کی شکست کے بعد گرے طور پر زخمی تھی۔ للذا اس کی کتاب بھی گالاگھراور روبن سن کی طرح امپیریل ازم کی معاشی تھیوری کو مسترد کرتی ہے۔ جن کتابوں کا اوپر ذکر کیا ہے انہوں نے امپیریل ازم کی روایتی اور سادہ تشریح کو کہ اس کے پس منظر میں معاشی عوامل کام کر رہے تھے' ان کو تو رد کر دیا' لیکن وہ خود امپیریل ازم کے معاثی پہلو کا کوئی قابل فئم تجزیہ نہیں کر سکے۔ اس انتہائی اہم سوال کا جواب ومعوندنے کے لئے نہ صرف سے ضروری ہے کہ بہت سارے نظریات اور تحقیقاتی مسائل کو حل کیا جائے' بلکہ اس سلسلہ کے اعدادوشار کو جمع کرکے ان کا تجزیہ بھی کیا جائے۔ اب یہ کمپیوٹر کے ذریعہ ممکن ہو گیا ہے۔ دو امرکی مورخ الي- ويوس (L. Davis) اور آر- بشن بيك (R. Hutten Beck) كه جن كا تعلق کیلیفورنیا کے انسٹی ٹیوٹ آف ٹیکنالوجی سے ہے۔ انہوں نے برطانوی امپیریل ازم کے سلسلہ میں ایبا ہی تجزید کیا ہے۔ انہوں نے بہت بڑی تعداد میں اعداد شار کو جمع کرکے بہت ہی اعلیٰ و فنی طریقہ سے ان کا تجزیہ کیا۔ ان کی کتاب "Mammon and the Pursuit of Empire" میں کوشش کی گئی ہے کہ اس پرانے اور مشہور سوال کا کمل جواب دیا جائے کہ (40): کیا امپائر کی وجہ سے منافع ہوا؟ اس سوال کا جواب مایوس کن حد تک یہ ہے کہ ایبا نہیں ہوا۔ 1880ء کے بعد نو آبادیات میں جو سرمایہ کاری کی گئی تھی' وہ سمندر پار کی دو سرے ملکوں سے تجارت کے مقابلہ میں بہت کم مناع بخش تھی۔ یمال تک کہ خود برطانیہ میں اندرونی تجارت زیادہ فائدہ مند تھی۔ للذا ہا بسن اور لینن غلط تھے کہ جنہوں نے زائد سرمایہ اور سمندر پار توسیع کے درمیان تعلق کو بتایا ہے۔ یہ صبح ہے کہ یہ جواب بھی سوال کا تشفی بخش تجزیہ نہیں کریا تا ہے۔ (41)

فرانس میں برون شوگ کے ولائل سے متاثر ہو کر' خود مار کسی مصتفین نے اس کو قبول کر لیا که فرانسیی امپریل ازم میں معاشی وجوہات کا کردار بہت کم تھا۔ لیکن مار کسی نظریہ کو بچانے کی خاطر انہوں نے روس اور عثانی سلطنوں میں امپیریل ازم کی تشريح كو صحح قرار ديا- ليكن اس جدلياتي مشق كا نتيجه به نكلاكه فرانسيسي نو آبادياتي نظام امپیریل ازم نہیں ٹھہرا' فرانسیسی امپیریل ازم نو آبادیاتی نہیں ہوا۔ (42) اس سوال کے تجزیاتی جائزہ کے بعد جواب ڈھونڈنے کے لئے' امپائر اور معیشت میں تعلق کا تجزییہ کرنے کے لئے' کیتھرائن ورڈروچ نے فرانسیسی نو آبادیاتی تجارت پر ایک ڈیٹا بنگ قائم کیا۔ اس کے اس کلکشن سے پیرس کے ایک مورخ ٹراک مارہے (Jacaques Marseik) نے فرانسین کولونیل امپارٔ اور سرمایہ کاری پر ایک کتاب لکھی۔ (43) اپنے ولائل کے بعد وہ اس متیجہ پر پہنچا کہ سرمایہ داری اور نو آبادیاتی نظام کے درمیان تعلقات قائم نہیں رہے تھے۔ 1880ء سے 1930ء تک کے زمانہ میں فرانسیسی صنعت کو نو آبادیات کی منڈیوں کی ضرورت تھی۔ لنذا اس دور میں ان دونوں کا خوشگوار ملاپ ہوا۔  $\mathbb{F}_{0} \otimes \mathbb{F}_{0}$  ہے 1960ء کے درمیان فرانسیی صنعت کی حفاظت کا نظریہ اس کی ترقی اور اس کو جدید بنانے میں رکاوٹ بن گیا۔ الغذا ان دونوں کے در میان علیحدگی لازمی ہو گئی۔ لیکن نو آبادیاتی نظام بھی اس عرصہ میں ختم ہو رہا تھا۔ اس لئے 1960ء میں امپار کا خاتمہ سرایہ داری کے لئے نعمت ثابت ہوا۔

یمال تک تو بورپ کی بات ہوئی۔ لیکن اس امپیریل ازم کا اثر سمندر پار ملکول پر کیا ہوا؟ یہ وہ پیچیدہ مضمون ہے کہ جس پر اس وقت سے جذباتی بحث جاری ہے جب سے اس سوال کو اٹھایا گیا ہے کچھ چیزیں تو الیی ہیں کہ جن پر بحث کرنے والے متفق ہیں۔ خصوصیت سے ۔۔۔۔ اس حقیقت کو تو سب تسلیم کرتے ہیں کہ مغرب کا گہرا اثر نو آباویات پر صنعتی انقلاب کے بعد ہوا۔ یہاں پر یہ سوال بیدا ہو تا ہے کہ اس کے اثرات کیا تھے؟ اس کو تو سب ہی تشلیم کرتے ہیں کہ نو آبادیاتی نظام کو اس طرح ہے منظم کیا گیا تھا کہ اس سے کولونیل طاقتوں کا فائدہ ہو۔ اس کا مطلب میہ ہوا کہ مختلف طریقوں سے نو آبادیات کے عوام پر طرح طرح کا بوجھ ڈالا جائے۔ لیکن یہ تو معمولی س الی ہے کہ جے ہر کوئی جانا ہے کین اس سے آگے اور بہت سے مسائل تھے کہ جن كا جواب دينا مشكل ہے۔ مثلاً بير أيك تشليم شده حقيقت ہے كه امپريل ازم ك تیجہ میں نو آبادیات کو غیر صنعتی بنایا گیا (ہندوستان کے سلسلہ میں اس کی کپڑے کی صنعت کو تباہ کیا گیا) دو سرا یہ ہوا کہ ان ملکوں میں الیی فصلیں اگائی گئیں کہ جن سے فوری آمدنی ہو۔ دو سری طرف بالائی انتظامی ڈھانچہ کو موثر بنانے کے لئے سرمامیہ کاری کی گئی (سرمکیں' بندر گاہیں' کانیں) انتظامیہ کو بهتر بنایا گیا' تعلیم اور صحت میں اصلاحات کی گئیں۔ اب آگر کولونیل ازم کے مثبت اور منفی پہلوؤں کا مقابلہ کیا جائے تو یہ برا مشکل کام ہوگا۔ کیونکہ اس میں ہمارے پاس اعدادوشار کی بھی کمی ہے اور اس میں نظریات مسائل بھی ہیں۔

اگر امپیریل ازم کے ظہور کے بارے میں یہ سیدھی سادھی تشریح ناقائل قبول ہے کہ یہ سرمایی واری نظام کی پیداوار ہے۔ تو پھریہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ اس کی دلیل کیا تھی؟ اور آخر تاریخ میں ''امپیریل ازم کا دور کیا تھا؟'' جمال تک برطانیہ کا تعلق ہے تو اس کا جواب گالاگھر اور روین سن نے دے دیا ہے۔ ان کی دلیل تو یہ ہے کہ اس فتم کی کوئی چیز تھی ہی نہیں۔ امپیریل ازم (1914-1880ء) کے عمد کا پورا نظریہ ہی غلط فتم پر قائم ہے۔ لنذا اس دور کو برطانوی امپیریل ازم کی معراج سمجھنا' اصل حقیقت

سے دوری ہے۔ اگر 1880ء سے 1914ء تک دنیا کے نقشہ کو دیکھا جائے۔ تو اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ برطانوی توسیع ہو رہی تھی اور اس کی طاقت و افتدار میں اضافہ ہو رہا تھا۔ لیکن ان مورخوں کی دلیل ہے ہے کہ بیہ طاقت کی نہیں بلکہ کمزوری کی علامت تھی۔ برطانیہ انیسویں صدی کے مقابلہ میں اس وقت زیادہ طاقت ور تھا جب وہ غیر رسی طریق سے حکومت کر رہا تھا' بمقابلہ اس کے کہ جب اس نے آخر سالوں میں رسی طور سے اینے افتدار کو قائم کیا۔ (44)

غیر رسمی طور پر حکومت کا نظریہ نہ صرف ولچیپ ہے بلکہ نئی راہیں بھی وکھا تا ہے' اس کی وجہ سے بہت سے اہم اور پیچیدہ سوالات کا جواب مل جاتا ہے۔ یہ امپریل ازم کو بھی وسیع معنوں میں استعال کرتا ہے۔ اس کی روشنی میں دیکھا جائے تو امپریل ازم مختلف ادوار میں مختلف شکلوں میں اپنا وجود رکھتا تھا۔ مورخ کا کام یہ ہے کہ وہ اس مظرنامہ کی تشریح کرے کہ جس میں یہ ایک دور سے دو سرے دور میں جاتا ہے اور این بیئت کو بدلتا ہے۔ گالاگھر اور روبن سن کی دلیل میہ ہے کہ اس عمل کو بورپ کے سیاستدانوں کی حکمت عملی یا تحریروں کے ذریعہ نہیں سمجھا جا سکتا ہے کوئلہ وہ بیشہ رسی امیار کو پند کرتے ہیں کہ جس میں ان کا افتدار ہو' اس لئے اس کا جواب سمندر پار ملکوں کی تبدیلیوں کے تجزیہ سے ملے گا۔ امپیریل ازم کو ایک ایبا نظام سمجھا جاتا ہے کہ جس میں یورپی اور غیریورپی ایک دو سرے سے تعاون کرتے ہیں۔ لنذا جب اس کی صورت و ساخت بدلتی ہے تو اس سے تعاون کے رشتے اور معاہدے بھی بدل جاتے ہیں۔ (45) اگر اس مسئلہ کو اس فریم ورک میں دیکھا جائے تو اس سے نو آبادیاتی نظام کے ختم ہونے کو کوئی تاریخ کا اہم موڑ نہیں کما جائے گا کیونکہ اگر امپائر کے وجود میں آنے سے پہلے ہی غیررسی امپیرل ازم تھا، تو منطقی طور پر میی غیررسی امپیرل ازم امپار ختم ہونے کے بعد بھی باقی ہے۔ (46) اس مرحلہ پر آکر امپیریل ازم کی بحث نو آبادیاتی نظام کے خاتمہ اور پسماندگی سے جڑ جاتی ہے۔

نو آبادیاتی نظام کا خاتمہ اور اس کے بعد

یہ کچھ عرصہ کی بات ہے کہ نو آبادیات کے خاتمہ کا موضوع تاریخی نظریہ اور بحث

کا موضوع بنا ہے۔ آگرچہ اس پر بہت کچھ لکھا جا چکا ہے' لیکن زیادہ تر مواد نظریاتی اور واقعاتی تناظر میں ہے۔ اس لئے تمام تحریوں میں ایک ہی بات دہرائی جاتی رہی ہے کہ نو آبادیات کے لوگ آزاد ہونا چاہتے تھے۔ للذا دو سمری جنگ عظیم کے بعد انہوں نے کولوئیل حکومت کا جوا اپنے کاندھوں ہے آبار پھیکا۔ ایک وقت تو ایبا معلوم ہو تا تھا کہ شاید اس کے علاوہ اور کچھ کہا ہی نہیں جا سکتا ہے۔ لیکن ایبا نہیں ہوا اور جدید شخیق کی جو کتابیں اس موضوع کو ایک نے زاویہ اور نقطہ کی جو کتابیں اس موضوع کو ایک نے زاویہ اور نقطہ نظر سے دیکھا گیا ہے۔ اب یہ تاریخی تجربیہ کا موضوع بن گیا ہے اور محض فطری عمل یا خدا کی مرضی کا نتیجہ نہیں رہا ہے۔ (47)

انحصار کے نظریہ کو سب سے پیلے ارجنٹائن کے ایک معیشت داں راؤل پر یبش (Raul Prebish) نے 1947ء میں پیش کیا تھا۔ 1960ء کی دہائی میں لاطین

امریکہ اور ٹالی امریکہ کے اسکالرزنے اس تھیوری کو لاطین امرکی ملکوں کے تعلق سے اور زیادہ وضاحت کے ساتھ بیان کیا۔ اس تھیوری کے پس منظر میں لاطینی امریکہ کے وہ مسائل ہیں کہ جو مستقل طور پر موجود ہیں مثلاً: غربت عدم مساوات کچی آبادیاں ، غیر مکی قرضے' غیر مکلی سرمایہ کی اجارہ داری' ان سب کو اکثر ملایا جائے تو اس کا مطلب ہوا خود انحصاری کا خاتمہ۔ انحصار کی تھیوری ان سب کو مدنظر رکھتے ہوئے یہ دلیل دیق ہے کہ اس صورت حال کی وجہ یہ نہیں کہ ڈویلپنٹ کی کی ہے بلکہ اصل وجہ یہ ہے کہ جتنا ڈویلپنٹ ہونا چاہیے تھا وہ نہیں ہوا۔ یہ تھیوری لاطنی امریکہ سے شروع ہوئی۔ اور مزید تحقیق کے بعد یہ ایک ایس تھیوری بن گئی کہ جس کا تمام تیسری دنیا کے ملکوں پر اطلاق یا گیا۔ اس کی روشنی میں تیسری دنیا کے ممالک کو عالمی صورت حال اور معاثی نظام میں حاشیہ کے طور پر دیکھا جا رہا ہے۔ اس کا مرکز مغرب ہے۔ وہ سارا منافع جمع کر رہا ہے' اور حاشیہ پر رہنے والے ملکوں کو مستقل طور پر انحصار کی حالت میں رکھا ہوا ہے۔ المذا ڈویلپمنٹ کی کی کی یا بسماندگ ایک عمل ہے جو ہو رہا ہے۔ تیسری دنیا: غیر ترقی یافتہ (Undeveloped) نہیں بلکہ پیماندہ (Under Developed) ہے۔ اس کو آندرے گنڈر فرانک نے اس طرح سے کماہے:

انحصار کی اس تھیوری کا بہت جلد تیسری دنیا کے مختلف ملکوں پر اطلاق کیا گیا' انحصار کی اس تھیوری کا بہت جلد تیسری دنیا کے مختلف ملکوں پر اطلاق کیا گیا' خاص طور سے افریقہ پر۔ سمیرامین نے اس موضوع پر بہت لکھا ہے۔ والر روڈنی (Walter Rodney) نے چونکا دینے والے عنوان کے ساتھ اپی کتاب "یورپ نے افریقہ کو کس طرح سے بہماندہ بنایا" (How Europe Under Developed Africa) میں اس کے بارے میں لکھا اس تھیوری کا ایک مسئلہ ہے ہے کہ افریقہ کی بہماندگی کو طابت کرنے میں نیر ملکی طابت کرنے کے طویل عرصہ میں غیر ملکی فابت کرنے کے لئے یہ بنانا ہوگا کہ یہ براعظم اپنی تاریخ کے طویل عرصہ میں غیر ملکی اقتدار اور اثرات کے تحت رہا ہے۔ لیکن اس نقطہ نظر کو فابت کرنا اس لئے مشکل ہوگا کیونکہ اس دوران افریقہ کی تاریخ پر جو شخصی ہوگی ہے' وہ افریقہ کی تاریخ کو غیر ہوگا کیونکہ اس دوران افریقہ کی تاریخ پر جو شخصی ہوگی ہے' وہ افریقہ کی تاریخ پر جو شخصی ہوگی ہے' وہ افریقہ کی تاریخ کو غیر

وہ یورنی اقتدار کا شکار رہے۔ بلکہ سے تاریخی حقیقت ہے کہ وہ اپنی تقدیر کے خود مالک رہے ہیں۔ نیومارکسی مورخوں نے تو انحصار کی تھیوری کو قبول کر لیا کیکن کلاسیکل مارکسی مورخ اور ماہرین علم بشریات تاریخ میں افریقہ کی آزادی کو تشکیم کرتے ہیں۔ بلکہ افریقی ذرائع و نظام پیداوار کو بھی دریافت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ (50)

انحصار کی تھیوری اور غیر رسمی امپائر کا تصور دونوں کی بردی اہمیت ہے کیونکہ بیہ سمندر پار تاریخ کے بنیادی مفروضوں کو چیلنج کرتے ہیں کہ جس کی وجہ سے اس کے بارے میں ہارے نقطہ نظر اور فنم میں تبدیلی آتی ہے۔ مثلاً برطانوی امپائر کے عروج کو اب اٹھارویں صدی میں دیکھا جاتا ہے' جب کہ اس کا زوال انیسویں صدی سے شروع ہو چکا تھا۔ اس کئے تعجب کی بات نہیں کہ جب یہ سوال یوچھا جائے کہ : "برطانوی امپارُ آخر اننے عرصہ کیسے باقی رہی؟" (51) اس قتم کی تھیوریوں اور نظریات کے ساتھ ہمیشہ خطرہ سے ہو تا ہے کہ ان پر کچھ زیادہ ہی زور دے دیا جا تا ہے اور یوں یہ ایک نئے عقیدہ کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔ یمال تک تو صحیح ہے کہ موجودہ نقطہ ہائے نظریر تنقید کی جائے اور ان کی غلطیوں کو اجاگر کیا جائے اور یہ سوالات بھی اٹھائے جائمیں کہ آخر کیوں واقعات کو "تاریخ میں اہم موڑ" کما جاتا ہے' جیسے کہ امپیریل ازم کی ابتداء یا انقال اقتدار وغیرہ- لیکن ساتھ ہی میں ان کی جو تاریخی اہمیت ہے اسے کم کرنے کی کوشش نہ کی جائے۔ کیونکہ نو آبادیات کے لئے اپن ازادی کھونا اور اسے بھرسے حاصل کرنا انتمائی اہم تاریخی حقیقت ہے۔ اب میہ نہیں ہونا چاہیے کہ اس تاریخی حقیقت کو کچھ ذہنی و خیالی تصورات کے ذریعہ کم کر دیا جائے۔ یمال ہم اس فتم کے مفاہیم کی وجہ سے ایک اور مسلم سے دوچار ہوتے ہیں: اس فتم کے نظریات کو اس قدر پیچیدگ سے پیش کیا گیا ہے کہ وہ ہر قتم کے تسلط کی تشریح کرتے ہیں۔ اس کی وجہ سے رونالڈ روبن سن کی جدید امپیریل ازم کی تھیوری بے معنویت کا شکار ہو گئے۔ اپنی اس تھیوری میں وہ کہنا ہے کہ امپیریل ازم کو اس طرح سے دیکھنا چاہیے جیسے یہ عالمی معیشت و سیاست میں ایک ڈرامہ ہے کہ جس میں اجارہ داری اور مقابلہ دو عناصر ہیں کہ جو میٹروپولیٹن اور مقامی قوتوں کے درمیان تصادم کا باعث ہیں-

(52) شاید یہ صحیح ہو' لیکن یہ امپیریل ازم کا پیچیدہ بیان ہے۔ بااقتدار طاقتوں اور ان کے ساتھ تعاون کرنے والوں کے رشتوں اور تعلقات میں بھیشہ تبدیلی آتی رہتی ہے' یہ وہ عضرہ جو ہم پوری تاریخ میں باتے ہیں۔ اس لئے بمتریہ ہوگا کہ اس تاریخی عمل کے قریب رہا جائے جس کے تحت یورپی توسیع ہوئی' تاکہ اس توسیع کے انو کھے پن کو ایجی طرح سے سمجھا جا سکے۔ یمال ہم پھر اس سوال کی جانب آ جاتے ہیں کہ جو ابتداء میں اٹھایا گیا تھا لینی: "سمندر پارکی تاریخ کیا ہے؟" یا "اس کو مستقبل میں کیا ہونا جائے۔

### اختناميه

ووبارہ نظر" پر اپنے مضامین شائع کئے تو ہم نے خود سے یہ سوال کیا "سمندر پار کی ارتخ پر دوبارہ نظر" پر اپنے مضامین شائع کئے تو ہم نے خود سے یہ سوال کیا "سمندر پار کی ارخ کیا ہے؟" ہم نے یہ ولیل وی کہ یہ یورپی توسیع ہی نہیں بلکہ اس سے زیادہ وسعت رکھنے والی تاریخ ہے کیونکہ یہ صرف یورپی اور غیریورپی طاقتوں کے درمیان تصادم ہی نہیں تھا بلکہ اس میں غیریورپی ممالک کے معاشی سابی اور ثقافی نظام بھی شامل سے – (53) جیسا کہ ہم اس مضمون میں بھی دیکھ چکے ہیں "سمندر پار کی تاریخ دو علیحدہ علیحدہ حصوں میں بٹی ہوئی ہے: ایک ایشیا و افریقہ کی اپنی آزاد تاریخ ہے ووسری وہ تاریخ کہ جب وہ یورپی تسلط میں آکر ان کی نوآبادیات بنیں۔ اس پر بھی غور کرنا چاہیے کہ آگر افریقہ 'ایشیا' امریکہ اور آسٹریلیا کی اپنی آزاد تاریخ ہے تو اس کو صرف ایک کے یہ یورپی تاریخ کا حصہ ایک کہ یہ یورپی تاریخ کا حصہ نمیں ہیں 'اس لئے یہ سمندر پار کی تاریخ ہے۔

سمندر پارکی تاریخ کے بارے میں تبدیلی 1945ء کے بعد آئی'کیونکہ نو آبادیاتی افظام کے خاتمہ نے ایک نیا رخ دیا اور ان ملکوں کے مورخوں اور طالب علموں نظام کے خاتمہ نے ایسی کی اور اس کو نئے انداز سے دیکھا و سمجھا بھی۔ اس نئے رحجان کی وجہ سے اس تاریخ کو اپنا وجود تشلیم کرانے میں وقت لگا۔ ایک لحاظ سے

سمندر پارکی تاریخ ان ملکوں کے لئے آزادی حاصل کرنے والی تحریک بن گئے۔ اس کو اس طرح سمجھا جا سکتا ہے کہ جس طرح ایک وقت عورتوں' کالے لوگوں' کسانوں اور مزودروں کی تاریخ نے ان طبقوں کے سابی شعور میں جو کردار اداکیا وہی کام سمندر پارکی تاریخ نے کیا۔ جیسے ہی آزاد ہونے کا عمل کمل ہوا' ان مضامین کے کردار میں تبدیلی آگئے۔ پروفیشنل مورخوں کے نقطہ نظر سے یہ اب تک بطور خاص مضمون کے موجود ہے' اور ان کو اس میں دلچیں بھی ہے' لیکن عام لوگوں کے لئے یہ محض جزل تاریخ کا ایک حصہ ہو کر رہ گئی ہے۔

واضح طور پر یہ ایشیا اور افریقہ کی تاریخ کے ساتھ ہوا ہے۔ وہ اب یورپی اور امریکی تاریخ کی طرح مسلمہ تاریخیں ہیں اور اپنے وجود کو منوا چکی ہیں۔ النذا سمندر پار کی یہ تاریخ افریقی اور ایشیائی تاریخ ہیں تقسیم ہو گئی ہے۔ لیکن اس کا ایک اور وہ سرا رخ بھی ہے۔ جس طرح سے کہ تمام یورپی تاریخ کو علیحدہ کرکے نہیں سمجھا جا سکتا ہے، یمی صورت حال سمندر پار تاریخ کی ہے۔ پھیلی پانچ صدیوں میں دنیا کے خطے ایک دو سرے سے آپس میں اس قدر مل گئے ہیں کہ مختلف تمذیبوں نے اس رابطہ کی وجہ سے ایک دو سرے کو متاثر کیا ہے۔ یہ سمندر پار تاریخ کا دو سرا پہلو ہے۔ جدید تاریخ کے اس اہم پہلو کو اب آہستہ آہستہ سمجھا جا رہا ہے سمندر پار تاریخ نے اس شکل میں جدید تاریخ ہیں ایک اہم مقام حاصل کر لیا ہے۔ یہ محض تاریخ کے مضمون کا ایک حصہ نہیں رہی بلکہ عالمی تاریخ کی ایک شکل (Form) بن گئی ہے۔

اس وقت ورلڈ ہسٹری یا عالمی تاریخ کا مطالعہ کرنے کے دو راستے ہیں: ایک کے لئے یہ کہا جا سکتا ہے سوشیالوجی کے وسیع تناظر میں تاریخ کو سمجھا جائے۔ اس نقطہ نظر کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ یہ ساجی علوم سے متعلق ہے۔ اس میں کسی خاص ساجی موضوع کو منتخب کیا جاتا ہے جیسے ریاست کی تشکیل' انقلاب' آمریت اور پھر اس کا تاریخی تناظر میں تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس تجزیہ کی روشنی میں ملکوں کی تاریخ اور ان کا تاریخی تناظر میں مشابتیں اور تضادات کو ڈھونڈا جا سکتا ہے جیسے یورپ میں سولہویں صدی کا چین۔ اس کا مقصد یہ ہوتا ہے صدی میں ہونے والے واقعات اور بیہویں صدی کا چین۔ اس کا مقصد یہ ہوتا ہے

ساتی عمل کو عمومی طور پر دیکھا جائے۔ (54) تاریخ کی دو سری اپروچ روایتی ہے۔ بیہ جدید تاریخ کے ڈویلپمنٹ میں ایک خاص

پٹرن کو تلاش کرتی ہے۔ اس میں تاریخ کی تشکیل کے لئے ضروری سمجھا جاتا ہے کہ واقعات اور تاریخی عمل کو شہادت اور حقائق کی بنیادوں پر پر کھا جائے۔ ایک اور طریقہ بھی تاریخ کو سمجھنے کا ہے وہ یہ کہ اس کا سنہ وار اور تاریخ وار تقابلی جائزہ لیا جائے۔ اگر دیکھا جائے تو تاریخ اس وقت ولچیپ ہوتی ہے کہ جب وہ واقعات میں مشابهت کے دیکھا جائے تو تاریخ اس وقت ولچیپ ہوتی ہے کہ جب وہ واقعات میں مشابہت کے

بجائے ان میں تضادات اور انو کھا بن تلاش کرے اس لئے تاریخ کو مربوط کرنے کا ایک نقطہ نظریہ بھی ہے کہ یورٹی چسیلاؤ اور مغربی کے عروج کا مطالعہ کیا جائے۔ (55)

ان دونوں نقطہ ہائے نظر کی خاص بات ہے ہے کہ اس نے روایتی سرحدوں اور ذہنی تک نظری اور قومی تعصبات کو توڑا ہے۔ ان کا مقصد ہے کہ مغربی تاریخی نظریات کا علمی تاریخ پر اطلاق کریں۔ کیونکہ ان کی ولیل ہے ہے کہ "ہماری تمذیب وہ پہلی تمذیب ہے کہ جس کا ماضی وزیا کا ماضی ہے اور ہماری تاریخ وہ تاریخ ہے کہ جو وزیا کی تاریخ ہے گہ وہ الفاظ ہیں کہ جو ہوزنگا (Huizinga) نے کوئی نصف صدی قبل کھے تھے۔ (65)

اس کے نتیجہ میں جو چیلنج ابھر تاہے' وہ آج بھی یوری طرح ہمارے سامنے ہے۔

#### References

- 1. See, for example, M. Morner and T. Sevnsson (eds), The History of the Third World in Nordic (Goteborg, 1986).
- 2. See C, Fasseur, 'Leiden and Empire: University and Colonial Office, 1825-1925 in W. Otterspeer (ed.), Leiden, Oriental Connections, 1850-1940 (Leiden, 1989), pp. 187-203.
- 3. J. Romein, Aera Van Europa (Leiden, 1954) and De eeuw van Azie (Leiden, 1956).

- 4. L. Blusse, 'Japanese Historiography and European Sources' in P. C. Emmer and H. L. Wesseling (eds), *Reappraisals in Overseas History* (Leiden, 1979), pp. 193-222.
  - . See T. O. Ranger, 'Towards a Usable African Past' in C. Fyfe (ed.), *African Studies Since 1945: a Tribute to Basil Davidson* (London, 1976), pp. 17-29.
  - See A. G. Hopkins, 'European Expansion into West Africa: a Historiographical Survey of English Language Publications since 1945' in Emmer and Wesseling, *Reappraials*, p. 56.
- 7. F. Braudel, La Mediterranee et le monde mediterraneen a l epoque de Philippe II (2 vols, Paris, 1976) 3rd edn, vol. I, p. 17.
  - For both practical and theoretical reasons we will leave aside the history of the Americas and the Caribbean. As far as Asia is concerned we will restrict ourselves to the two former European colonies where the emancipation of a national historiography has been the most impressive, that is, India and Indonesia.
- D. J. Nehru, The Discovery of India (London, 1956), p. 28.
- 10. See S. Ray, 'India: After Independence 'Journal of Contemporary History 2 (1967) pp. 125-42.
- 11. H. A. J. Klooster, Indonesters schrijven hun geschiedenis. De ontwikkeling van de Indonesiche geschiebeoefenning in *theorie en praktijk*, 1900-1980 (Leiden, 1985).
- 12. J. Bastin, The Study of Modern Southeast Asian History (Kuala Lumpur, 1959). See also his The Western Element in Modern Southeast Asian History (Kuala Lumpur. 1963).
- 13. J. C. Van Leur, *Eenige beschouwingen betreffende den ouden Aziatischen handel* (Middelburg, 1934). A translation of this as well as of his other writings can be

- found in J. C. Van Leur, Indonesian *Trade and Society Essays in Asian Social and Economic History* (The Hague/Bandung, 1955).
- 14. Van Leur, Trade and Society, p. 162.
- 15. Ibid., pp. 268-89.
- K. M. Panikkar, A Survey of Indian History (London 1947): W. F. Wertheim, 'Asian History and the Western Historian. Rejoinder to Professor Bastin' Bijdragen to de Taal-, Land- en Volkenkunde 119 (1963), pp. 149 60.
- 17. G. W. F. Hegel, *The Philosophy of History* (New York 1944), p. 99.
- 18. E. Sik, *The History of Black Africa* (2 vols, Budapest 1966), vol. I, p. 17.
- 19. H. Trevor-Roper, *The Rise of Christian Europe* (London, 1965), p. 9.
- 20. H. Brunschwig, 'Un faux probleme: I'ethnohistoire *Annales* E. S. C. 20 (1965), pp. 291-300.
- 21. J. Vansina, De la tradition orale, Essai de method historique (Tervueren, 1961). English translation: Orac Tradition. A Study in Historical Methodology (London 1965).
- 22. In some of his later work Vansina himself seems to be more sceptical than before. See P. Salmon, Introduction a *l'histoire de l'Afrique* (Brussels, 1986), 126ff.
- 23. See H. Brunschwig 'Une histoire de l'Afrique noire est elle possible?' *in Melanges en l'honneur de Fernan Braudel* (2 vols, Toulouse, 1973), vol. I, pp. 75-87.
- 24. See T. Ranger, 'Usable Past', p. 17.
- 25. The Blackwell Dictionary of Historians (Oxford, 1988) p. 308 s. v. Oliver, R.
- 26. C. Coquery-Vidrovitch, Le Congo au temps de grandes compagnies concessionnaries (Paris, 1972); Y Person, Samori: une Revolution dyula (3 vols, Dakar

- 1968, 1970, 1976). See on this also: H. Brunschwig, 'French Historiography Since 1945 Concerning Black Africa' in Emmer and Wesseling, *Reappraisals*, pp. 84-97.
- '7. A useful report on this subject is T. Linblad, 'Computer Applications in Expansion History: A Survey', Second Bulletin of the ESF-Network on the History of European Expansion. Supplement to Itinerario 12 (1988), pp. 2-61.
- 28. C. R. Boxer, The Portuguese Seaborne Empire, 1600-1800 (London, 1965); J. H. Parry, The Spanish Seaborne Empire (New York, 1966).
- 29. K. Glamann, Dutch-Asiatic Trade 1620-1740 2d edn (The Hague, 1980); N. Steensgaard, The Asian Trade Revolution of the 17th Century. The East India Companies and the Decline of the Caravan Trade (Chicago/London, 1974); K. N. Chaudhuri, The Trading World of Asia and the English East India Company, 1660-1760 (Cambridge, 1978); P. Curtin, The Atlantic Slave trade: a Census (Madison, Wis., 1969); P. and H. Chaunu, Seville et l'Atlantique, 1504-1650 (12 vols, Paris, 1956-60); B. Bailyn, Voyagers to the West; Emigration from Britain to America on the Eve of the Revolution (London, 1987). A recent synthesis is G. V. Seammell, The First Imperial Age: European Overseas Expansion, c. 1400-1715 (London, 1989).
- 30. F. Braudel, Civilisation materelle, economic et capitalisme, XVe-XVIIIe stecle (Paris, 1979).
- 31. I. Wallerstein, The Modern World System: Capitalist Agriculture and the Origins of the European World-Economy in the Sixteenth Century (New York, 1974).
- C2. See J. de Vries, *The Economy of Europe in an Age of Crisis*, 1600-1750 (Cambridge, 1976), pp. 192-3.

- 33. See R. Floud and D. McCloskey (eds), The Economic History of Britain since 1700 (2 vols, Cambridge 1981), vol. I, pp, 87-92.
  34. See P. O'Brien European Economic Development
- 34. See P. O'Brien, 'European Economic Development The Contribution of the Periphery', *Economic Histor Review*, 35 (1982). p. 9.
- 35. J. A. Hobson, Imperialism: a Study (London, 1902).
- 36. Ibid., p. 85.
- 37. R. Robinson, J. Gallagher (with A. Denny), *Africa ar the Victorians: the Official Mind of Imperialis*. (London, 1961).
- 38. H. Brunschwig, Mythes et realites de l'imperialisme colonial français, 1871-1914 (Paris, 1960).
- 39. R. Robinson and J. Gallagher, 'The Imperialism of Fre-Trade', *Economic History Review 6* (1953), pp. 1-15.
- 40. L. A. Davis and R. A. Huttenback, Mammon and the Pursuit of Empire: the Political Economy of Britis. Imperialism, 1860-1912 (Cambridge, 1986).
- 41. See also the articles by P. J. Cain and A. G. Hopkins on this subject in *Economic History Review 33* (1980), pp 463 90:30 (1986). pp. 501-525 and 40 (1987) pp. 1-26.
- 42. See J. Bouvier and R. Girault (eds), *L Imperialism français d avant* 1914 (Paris/The Hague, 1976).
- 43. J. Masrseille, Empire colonial et capitalisme français histoire d'un divorce (Paris, 1984).
- 44. Robinson and Gallagher, 'Imperialism of Free Trade (see note 39).
- 45. R. Robinson, 'Non-European Foundations of European Imperialism: Sketch for a Theory of Collaboration in R Owen and B. Sutelife (eds), *Studies in the Theory of Imperialism* (London, 1972), pp. 117-40.
- 46. See W. J. Mommsen and J. Osterhammel (eds) *Imperialism and After: Continuities and Discontinuities* (London, 1986).
- 47. See H. L. Wesseling, 'Towards a History of Decolonization', *Itinerario 11* (1987), pp. 94-106.
- 48. A. G. Frank, 'The Development of Underdevelopment in R. I. Rhodes (ed), *Imperialism and*

- Underdevelopment: a Reader (New York and London, 1960), pp. 5-16. See on this L. Blusse. II. I. Wesseling and G. D. Winius (eds), History and Underdevelopment (Leiden and Paris, 1980).
- 49. W. Rodney, *How Europe Underdeveloped Africa* (London, 1972).
- 50. There is a vast literature on this subject. For a brief introduction see A. G. Hopkins, 'Clio-Antics: A Horoscope for African Economic History' in Fyfe, African Studies, pp. 31-48.
  51. P. M. Kennedy, 'Why Did the British Empire Last So
  - 1. P. M. Kennedy, Why Did the British Empire Last So Long?' in P. M. Kennedy, *Strategy and Diplomacy*, 1870-1945: Eight studies (London, 1983), pp. 197-218.
- 52. R. Robinson, 'The Excentric Idea of Imperialism, With or Without Empire', in Mommsen and Osterhammel, *Imperialism and After*, pp. 267-89.
- 53. P. C. Emmer and H. L. Wesseling, 'What is Overseas History?' in Emmer and Wesseling, *Reappraisals*, p. 3.
- 54. See t. Skocpol and M. Somer, 'The Uses of Comparative History in Marcro social Inquiry', *Comparative Studies in Society and History, 22* (1980), pp. 174-97.
- 5. Next to Wallerstein Eric R. Wolf's Europe and the People Without History (Berkeley, 1982) and P. Curtin, Cross Cultural Trade in World History (Cambridge, 1985) as well as W. Mcneill's The Rise of the West: a History of the Human Community (Chicago, 1963) are relevant for this.
- 66. J. Huizinga, 'A Definition of the Concept of History' in R. Klibansky and H. J. Paton (eds), *Philosophy and History* (Oxford, 1936), p. 8.

# زبانی تاریخ

گین پرنس

جدید دور کے پروفیشل مورخ جو کہ پڑھے لکھے اور صنعتی معاشروں میں رہتے ہے۔ وہ زبانی روایات کی بنیاد پر ماضی کی تشکیل سے خوش نہیں اور اس عمل کو شک و بہ کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ مثلا اے۔ جی۔ ٹمیر نے اس کے بارے میں کما تھا کہ "اس عالمہ میں ممل طور پر شہمات کا شکار ہوں۔ یہ ایسا ہی ہے جیسے کہ بوڑھے لوگ پی جوانی کو یاد کر کے دگی یا ذاق کرتے ہوں اس کا مشککہ اڑاتے ہوں۔ اس لئے میں

ربانی تاریخ کا قائل نهیں ہوں۔"

لیکن ان مین سے تھوڑے بہت اب زبانی تاریخ کی اہمیت کو ماننے گئے ہیں۔ ایک ایک تاریخ کہ ہمیت کو ماننے گئے ہیں۔ ایک ایک تاریخ کہ جو دستاویزات کے بجائے زندہ لوگوں کی شماوت پر لکھی جاتی ہے۔ لیکن ب بھی ایسے لوگ ہیں کہ جو اس بات پر یقین رکھتے ہیں کمہ ایک جدید معاشرے میں کہ جمال دستاویزات اور تحریری مواد موجود ہے 'وہاں زبانی تاریخ کی اہمیت نہیں ہے۔ ن کا کمنا ہے کہ اسٹریز ٹریکل (Stud Turikel) نے جو عوامی تاریخیں اقتصادی بحران

1929ء) اور دوسری جنگ عظیم کے پس منظر میں لکھی ہیں' انہوں نے ان اہم واقعات کے بارے میں کوئی نیا نظریہ' سوچ' یا روشنی نہیں دی ہے۔

زبانی مافذوں کے بارے ہیں اس قتم کے شکوک و شہمات اور خیالات اس قدر بم بیں کہ انہیں دور کرنا بردا مشکل ہے۔ اس لئے وہ معاشرے کے جمال تحریری مواد کیں ہے ان کے لئے روایتی طور پر اپنی تاریخ تشکیل دینے کا کام ناممکن ہو جاتا ہے۔ رچہ آرتھر ماروک (Arthur Marwick) نے اپنی کتاب "وی نیچر آف ہسٹری" رکھا ہے شکہ وہ تاریخ کہ جو دستاویزات کی مدد کے دو و ستاویزات کی مدد کے

(The Nature of Histor) کی ملائے کہ وہ مارک نہ ہو و مادیرے کی میرو کے فیر لکھی جائے جیسے کہ افریقہ کے لوگوں کی تاریخ' چاہے وہ اطمینان بخش نہ ہو' اور سطی ہو' لیکن یہ مانا پڑے گا کہ بسرحال پھر بھی تاریخ ہے۔ اس کے مقابلہ میں وہ لوگ بھی ہیں کہ جو بغیر دستاویزاتی ثبوت کے کسی اور چیز کو تاریخ ماننے پر تیار نہیں ہیں۔ جب سے کہ رانئے کے طریقہ کار کے مطابق تاریخ کو لکھنے کا رواج ہوا ہے اس وقت سے افریقہ کو غیر تاریخی براعظم کے طور پر دیکھا جانے لگا ہے۔ 1931ء میں ہیگل کے اس کے بارے میں کہا تھا کہ افریقہ کی کوئی تاریخ نہیں سوائے میں ہیو ٹریور روپر نے اس کے بارے میں کہا تھا کہ افریقہ کی کوئی تاریخ نہیں سوائے اس کے کہ وحثی قبائلوں کا ایک چکر ہے جو جاری ہے۔ (۱) لیکن دیکھا جائے تو یہ نقز مطر صرف افریقہ کے لئے ہی نہیں ہے۔ ہندوستان کے گاؤں جو کہ ایشیائی طریقہ پیداوا کی وجہ سے مصرف اپنی ہی ضرورت کے لئے پیدا کرتے رہے۔ سورج کی گرمی میر کی وجہ سے اور سیاست کے گھنے بادلوں سے محروم رہے۔ یہ مارکس کا کہنا تھا۔ و کارکسٹ جو کہ نو آبادیاتی نظام کے مخالف ہیں' مسلسل مارکس کے اس نقطہ نظر کے دفار میں اور یہ خابت کرنے میں مصروف ہیں کہ اس کا یہ مطلب نہیں تھا کہ جو اس سے میں اور یہ خابت کرنے میں مصروف ہیں کہ اس کا یہ مطلب نہیں تھا کہ جو اس سے میں اور یہ خابت کرنے میں مصروف ہیں کہ اس کا یہ مطلب نہیں تھا کہ جو اس سے میں اور یہ خابت کرنے میں مصروف ہیں کہ اس کا یہ مطلب نہیں تھا کہ جو اس سے میں اور یہ خابت کرنے میں مصروف ہیں کہ اس کا یہ مطلب نہیں تھا کہ جو اس سے میں اور یہ خابت کریتے کیا تھا۔ و

بسرحال اس سلسلہ میں ہمدردول اور مخالفول دونوں کا اصرار ہے کہ تاریخ نولے۔
میں رائے کے قائم کردہ اصولوں کو اپنایا جائے کہ جن میں سب سے زیادہ اہمیہ
سرکاری دستاویزات کو دی گئی ہے اگر سرکاری دستاویزات موجود نہ ہوں' تو اس صور نه
میں دو سرے ماخذوں پر توجہ دی جا سکتی ہے گر سے ماخذ خانوی حیثیت کے ہوں گے
اس لحاظ سے ان کی وہ حیثیت نہیں ہو گی جو کہ سرکاری دستاویزات کی ہے۔ اس
زمرے میں زبانی تاریخ خانوی ماخذ میں آتی ہے' للذا اس کی بنیاد پر جو تاریخ کلھی جا۔
گی اس کی حیثیت بھی خانوی ہی ہو گے۔
گی اس کی حیثیت بھی خانوی ہی ہو گے۔

ی اس کی طبیت بن تانوں ہی ہو ں۔ جن مورخوں نے زبانی روایات کو تاریخ میں بطور ماخذ کے استعال کیا ہے' جب اس تقید کو سنتے ہیں تو کچھ اس کو زیادہ سنجید اس تقید کو سنتے ہیں۔ پال تا میسن (Paul Thomason) جو کہ زبانی روایات پر تارج نوری کے اہم مورخوں میں سے ایک ہے اور جو ساجی تاریخ میں زبانی روایات کے کروا کا پرزور حامی ہے۔ وہ ان کی بنیاد پر ان محروم اور فراموش شدہ لوگوں کی تاریخ کا پرزور حامی ہے۔ وہ ان کی بنیاد پر ان محروم اور فراموش شدہ لوگوں کی تاریخ کا تشکیل دے رہا ہے کہ جنہیں اعلیٰ سطح کی تاریخ نے کوئی جگہ نہیں دی ہے۔ اپی کار
"ناضی کی آواز" (Voice of the Past) میں برے غصہ میں لکھتا ہے کہ:

زبانی تاریخ کی مخالفت کا دعویٰ جذبات و احساسات اور
اصولوں کی بنا پر کیا جاتا ہے۔ پرانی نسل کے مورخ کہ جو شعبوں
کے سربراہ ہیں اور جن کے پاس مالی وسائل خرچ کرنے کا اختیار
ہے وہ اس نے طریقہ کار سے تثویش میں جتلا ہیں۔ شاید اس
لئے کہ وہ اب زیادہ عرصہ تک اپنے روایتی طریقوں کو محفوظ نہیں
دکھ سکیں گے۔ اس لئے وہ ان نوجوانوں کو بدنام کر رہے ہیں کہ
جو ہاتھوں میں میپ ریکارڈز لئے گلیوں گلیوں جا رہے ہیں۔ (2)

اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ ہم عصر مورخوں کے درمیان زبانی تاریخ کے ماخذوں کے بارے میں جو اختلافات ہیں' اور اس کے اظہار کے لئے جو زبان اختیار کی گئی ہے اس سے دونوں جانب کے جذبات کا پورا پورا پتہ چلتا ہے۔ لیکن زبانی تاریخ کی جو اہمیت غیر تعلیم یافتہ معاشروں میں ہے' اس کے بارے میں بان واسینا (Jan Vasina) نے کہ جو افریقہ کی زبانی تاریخ کا ماہر ہے' اس نے ماروک کے نقطہ نظر کی حمایت کرتے ہوگ اپنی میٹنی فیسٹو "زبانی روایت بطور تاریخ" (Oral Tradition as History) میں کہا ہے کہ:

جمال کوئی تحریری مواد موجود ہی نہ ہو وہاں زبانی روایت کو یہ ذمہ داری سنبھالنی پر تی ہے کہ وہ تاریخ کی تشکیل نو کرے۔ یہ صحیح ہے کہ وہ بین کرتی کہ جو تحریری مواد کے ذریعہ کیا جاتا ہے۔ تحریر ایک شیکنیکل مجزہ ہے.... زبانی روایت میں جو کمی ہے اس کو نظر میں رکھتے ہوئے ان کو ششوں کو سراہنا چاہئے جو تاریخ کی تشکیل نو کے سلسلہ میں کی گئیں کو سراہنا چاہئے جو تاریخ کی تشکیل نو کے سلسلہ میں کی گئیں تیں۔ اگرچہ وہ جامع اور مکمل نہیں' لیکن پھر بھی انہوں نے تاریخ کو بنیاد فراہم کی۔ یہ صحیح ہے کہ زبانی روایت کی بنیاد پر جو تاریخ کھی جا کہ زبانی روایت کی بنیاد پر جو تاریخ کھی جاتے کہ زبانی روایت کی بنیاد پر جو تاریخ کھی جاتے کہ زبانی روایت کی بنیاد پر جو تاریخ کھی جاتے کہ زبانی روایت کی بنیاد پر جو تاریخ کھی جاتی ہے دہ اس کے حقائق

### کو جانچنے کے لئے اور دوسراکوئی مواد نہیں ہے۔ (3)

یماں اس کت پر غور سیجئے کہ جو اس نے بیان کیا ہے کہ زبانی روایات کی وہاں امیت ہو جاتی ہے اس کے علاوہ اس امیت ہو جاتی ہے دہاں اور دو سراکوئی مواد موجود ہی نہیں ہے۔ اس کے علاوہ اس کا کہنا ہے کہ جمال تحریری مواد ناکام ہو جاتا ہے وہاں زبانی روایت کام آتی ہے۔ یہ کہنا صیح نہیں کہ زبانی ماخذ دو سرے نقطہ ہائے نظر کو درست کرتے ہیں' نہ ہی زبانی ماخذ سے جو تاریخ بنتی ہے وہ دو سرے ماخذوں سے درست ہوتی ہے۔

الذا سوال یہ ہے کہ آخر زبانی ماخذوں کے بارے میں اس قدر تنازع کیوں ہے؟

بال ٹا مہن کا خیال ہے کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ پرانے پروفیسر نے طریقہ کار اور نے انداز کو اختیار کرنا پند نہیں کرتے ہیں۔ وہ تاریخ نویی میں ہر نئی چیز کو رائے کے متعین شدہ تاریخ کے اصولوں کے خلاف سمجھتے ہوئے اس کی مخالفت کرتے ہیں۔ شاید یہ ورست ہو'لیکن میرا خیال ہے کہ اس کی تہہ میں اور دو سری وجوہات ہیں۔ عام طور پر مورخ پڑھے لکھے معاشروں میں رہتے ہیں کہ جمال زبانی الفاظ کی کچھ زیادہ قدر و قیت نہیں ہوتی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ نگتا ہے تحریر باعث فخر ہو جاتی ہے' اور لکھے ہوئے الفاظ کی عرت کی جاتی ہے۔ اور کیوں نہ کی جائے؟ جیسا کہ واسینا نے ایک جگہ کھا ہے کہ علامات اور تحریری زبان کے ذریعہ اپنی بات کو دو سروں تک پنچانا انسان کا کسا ہے کہ علامات اور تحریری زبان کے ذریعہ اپنی بات کو دو سروں تک پنچانا انسان کا ایک عظیم کارنامہ ہے۔ اگرچہ پڑھے لکھے لوگوں کو اس کا اندازہ نہیں ہو تا ہے۔ لیکن انہوں نے یورپی تسلط کے پھیلاؤ کے زمانے میں حالات کو مشاہدہ کرتے ہوئے انہیں انہوں نے یورپی تسلط کے پھیلاؤ کے زمانے میں حالات کو مشاہدہ کرتے ہوئے انہیں بوری علم کو اپنے انہوں کے باوجود تحریری علم کو اپنے قابو میں نہیں لا سکے اور یورپیوں کے ہاتھوں شکست کھا گئے۔

مثلاً 1833ء میں 500 ماوری پڑھ لکھ سکتے تھے' اس کے ایک سال کے اندر اندر اندر ان کی تعداد 10,000 ہو گئی 1840ء میں جب کہ معاہدہ ویتائلی (Waitangi) ہوا کہ جس کے تحت ماوری سرداروں کی زمینوں پر قبضہ کر لیا گیا (یا یہ کہ برطانوی تسلط سے وہ مستفید ہوئے۔ یہ تشریح آپ کے اپنے نقطہ نظر کے مطابق ہوگی) تو اس دوران میں ایک سیاح نے ان کی صحت کے بارے میں پریشانی کا اظهار کیا کہ اب وہ دوڑنے بھاگنے

کے بجائے ایک جگہ بیٹھنے والے ہو گئے'کونکہ اس حالت میں رہتے ہوئے وہ پڑھ لکھ سکتے تھے۔ 1848ء میں ولیم کولنسو (William Colenso) جو مصور بھی تھا اور ایک پروٹسٹنٹ مشنری کارکن بھی' اس نے ماوری زبان میں بائبل کا ترجمہ تیار کیا اور اسے ماوری لوگوں میں تقسیم کیا۔ 1844ء میں گورز جارج گرے کا خیال تھا کہ ماوری آبادی بھی اس قدر پڑھی لکھی ہے جس قدر کہ یورپی۔ آخر لکھنے میں وہ کون می طاقت چھپی ہوئی تھی کہ جس کی وجہ سے ماوری لوگوں نے اسے سکھا؟

اس جذبہ کے پس منظر میں تین قتم کی طاقیت کام کر بری تھیں۔ لیکن بطور مفتوح اور کم پڑھے لکھے ہونے کی وجہ سے انہوں نے علم کے صرف ایک حصہ ہی کی تحصیل کی۔ مثلاً ابتدائن میں مادری لوگوں نے کتاب کو ٹوٹم کے طور پر لیا اور اس کے صفحات کو اپنے چھدے ہوئے کانوں میں ٹھونس لیا۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ وہ اس طرح سے کتاب یا ٹوٹم سے جسمانی تعلق قائم کرنا چاہتے تھے۔

تحریری متن کو نہ سمجھنا ان کی دوسری کمزوری تھی۔ جب 1840ء میں معاہدہ ویٹا تھی ہوا تو ماوری لوگ اس زبان کو تو سمجھ گئے 'گر اس کے قانونی پہلوؤں کو نہ سمجھ سکے۔ اس وجہ سے ان کی زمینیں جو وہ جنگ میں نہیں ہارے تھے اس معاہدے کے تحت ہار گئے۔ (4) تیسری اہم بات یہ تھی کہ ماوری اپنے بھرے علم کو ایک جگہ جمع نہیں کر سکے ناکہ اس کی مدد سے حالات کی تبدیلی اور سیاسی انار چڑھاؤ کو سمجھ سکتے۔ یہ وہ اسٹیج تھی کہ جس میں وہ تحریری علم کے سحر سے ایک جگہ ٹھر گئے تھے۔ اس سے وہ اسٹیج تھی کہ جس میں وہ تحریری علم کے سحر سے ایک جگہ ٹھر گئے تھے۔ اس سے آگے بڑھ کر وہ عملی طور پر متحرک نہیں ہوئے۔ اس لئے وہ تحریری الفاظ کے شکار ہوئے۔ ان پر قابو یا کر اور انہیں استعال کر کے مالک نہیں ہوئے۔

قدیم مشرق وسطی میں کہ جہال لوہا' اناج تھا اور جہال جانوروں کو سدھایا گیا تھا۔ (5) وہال تحریر کے ذریعہ انسان نے اپنے جذبات کا اظہار شروع کر دیا تھا۔ دیکھا جائے زبانی بات چیت نلپائدار ہوتی ہے' جب کہ تحریر مستقل حیثیت افتیار کر لیتی ہے۔ تحریر کو اس وقت اہمیت ملتی ہے کہ جب الفاظ کا تعین ہو جاتا ہے کہ زبان کو کیسے لکھا جائے۔

جیک گذی (Jack Goody) نے اپنی کتاب "وحثی ذہن کو سدھانا"

(Domestication of Savage Mind) میں کما ہے کہ تحریری علم کی طاقت کو سیجھنے کے لئے ضروری ہے کہ مارکس کی ان اصطلاحات سے مدد لے لی جائے جو اس نے ذرائع ابلاغ کے سلسلہ میں وضع کی ہیں' یعنی ابلاغ کے ذرائع اور ان کا باہمی تعلق' رشتہ' یعنی اس کے مادی اور ساجی ثقافتی پہلو کہ جن کو باہمی طور پر ملا کر دیکھنا چاہئے۔

جب ہم موجودہ دور کو دیکھتے ہیں تو ہمیں معلوم ہو تا ہے کہ ہم ایک ایسے معاشرہ میں ہیں کہ جمال ہر قتم کا لٹریچ موجود ہے اور تحریر کا ایک مبسوط رسم الخط ہے' اس کے پس منظر میں جب ہم ماضی کو دیکھتے ہیں تو وہاں تین قتم کے ابلاغ کے ذرائع ملتے

ب*ن*ن: کند کا

۔ ا- زبانی کلچر کہ جس میں زبان غیر تحریری شکل میں ہوتی ہے-

2- تحریری کلچر کہ جس میں زبانی کلچر ختم ہو جاتا ہے اور اس کی جگہ تحریر لے لیتی ہے۔ اس کی مثال کلاسیکل زبانیں ہیں-

3- مخلوط کلچرجس میں زبانی اور تحریری کلچر دونوں مل جاتے ہیں۔

موجودہ دور میں تمام بڑی زبانیں بولنے والے مخلوط کلچر میں رہتے ہیں۔ اس لئے چاہے ان میں سے کچھ بڑھے لکھے ہوں یا ان بڑھ' ان پر کتابوں کا اثر اور تسلط ہے۔ جسے کہ 19 صدی میں ماوری لوگوں کو تحریری علم کے ذریعہ ماتحی میں لایا گیا' یا اسلامی دنیا میں تحریری اور زبانی کلچر نے مخلوط کلچر کو پیدا کیا۔ آج کی دنیا میں اب تحریری علم کے ساتھ ساتھ ریڈیو' ٹی۔ وی' اور ٹیلی فون نے بڑھے لکھے لوگوں کو سحر میں مبتلا کر رکھا ہے۔ لاذا مخلوط کلچر اور اس کے اثر کی بات اپی جگہ' گر مورخوں کے ساتھ مسئلہ سے ہے۔ لاذا مخلوط کلچر اور اس کے اثر کی بات اپی جگہ' گر مورخوں کے ساتھ مسئلہ سے ہے کہ وہ اعلیٰ تعلیم یافتہ ہوتے ہیں۔ اس لئے ان کے لئے تحریری الفاظ کی اہمیت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ انہیں کے ذریعہ وہ اپنا معیار اور طریقہ کار متعین کرتے ہیں۔ ان کے نزوک زبانی الفاظ کی اہمیت نہیں ہوتی ہے۔

زبانی روایات کی اہمیت کو مسلمانوں میں حدیث کے علم سے سمجھا جا سکتا ہے کہ جس میں راویوں کا ایک سلسلہ ہے کہ جو حدیث کی تشکیل کرتا ہے۔ ارنسیٹ گیلنر نے مراکش کے صوفیوں پر جو تحقیق کی اس کے مطابق ولی یا صوفی اگرچہ خود پردھا نہ ہو'کیکن وہ جب شریعت کی تشریح کرتا ہے تو لوگ اس بات کو سنتے ہیں۔ اس

کے اردگرد برکت کا جو ہالہ ہے وہ مقدس کتابوں کی تحریروں کے متیجہ میں ہی بنا ہے۔ اس کے علم کی بنیاد قرآن و حدیث ہے' جسے وہ زبانی طور پر اپنے سامعین تک پہنچا تا ۔۔۔

وہ روایق مورخ کہ جو دستاویزات کو قابل بھروسہ سیھتے ہیں 'وہ اپنے ماخذ میں تین چیزوں کو دیکھتے ہیں 'یہ وہ تین چیزیں ہیں کہ جو زبانی روایات میں نہیں ہیں 'اس لئے وہ ان کو قابل اعتبار نہیں گردانتے ہیں۔ ان کے لئے سب سے اہم چیز متن کی صحت ہوتی ہے 'اس کے بعد شہادت کا درست ہونا ہو تا ہے۔ ان کے لئے دستاویزات آرٹ کا ایک نمونہ ہوتی ہے۔ شہادت کی صدافت کو جانچنے کے لئے وہ ایک متن کا دو سرے متنوں سے مقابلہ کرتے ہیں 'متن کے الفاظ کا تجزیہ کرتے ہیں' اس کی تشکیل کو بغور دیکھتے ہیں اور اس عمل کے بعد ضروری دیکھتے ہیں اور اس عمل کے بعد شہادت کو تسلیم کرتے ہیں۔ اس عمل کے بعد ضروری ہوتا ہے کہ تقویم کو درست کیا جائے۔ اور اس کی روشنی میں واقعات کا مطالعہ کیا جائے۔

دو سرے مورخ واقعات کو اس کے زمانی دائرہ میں دیکھتے ہیں کہ جس کی پیائش کلینڈر یا ہماری ہاتھ پر بندھی گھڑی سے ہوتی ہے۔ دستاویزات ان کو تفصیلات فراہم کرتی ہیں کہ جن کی بنیاد پر وہ دلائل کی تفکیل کرتے ہیں۔

تیسری بات یہ ہے کہ اگر آپ پڑھے لکھے ہیں تو آپ کے لئے لکھنا آسان ہو آ
ہے۔ اس لئے آج کے دور میں ہم تحریروں کے سمندر میں رہتے ہیں۔ ایک متن کو سجھنے کے لئے ہم دو سرے متن پڑھتے ہیں۔ کیونکہ صرف ایک شہادت کوئی شہادت نہیں ہوتی ہے۔ اس لئے ہم کئی شہادتوں کو دریافت کرتے ہیں۔ ان میں سے اگر کوئی شہادت زبانی روایت پر ہو تو اسے بحروسہ کے قاتل نہیں سجھتے ہیں۔ اگر متن کی ہیئت شہادت زبانی روایت پر ہو تو اسے بحروسہ کے قاتل نہیں سجھتے ہیں۔ اگر متن کی ہیئت ٹھیک نہیں سرتے ہیں۔

زبانی تاریخ کے بارے میں جو ایک شکایت ہے وہ یہ ہے کہ زبانی روایات کی بنیاد پر جو ڈیٹا اکٹھا کیا جاتا ہے وہ تبدیلی کے عمل کی تشریح نہیں کرتا ہے' جب کہ تبدیلی وہ اہم عمل ہے کہ جس کا مورخ مطالعہ کرتے ہیں۔ لیکن اگر دیکھا جائے تو ایسے معاشروں میں کہ جہاں پرھے لکھے یا تو کم ہیں یا بالکل نہیں ہیں تو ایسے معاشروں کے مطالعہ ہیں اسلسل کا عمل بے انتہا دلچیپ ہو جاتا ہے۔ اور اکثر تبدیلی سے زیادہ تسلسل کے عمل کو سیمنا مشکل ہوتا ہے۔ دراصل زبانی تاریخ کے سلسلہ میں اس شکایت کے پیچھے یا تو نجلی سطح سے ابھرتی ہوئی تاریخ سے ڈر ہوتا ہے' یا بیہ کہ زبانی روایات کو فرد کے نقطہ نظر سے دیکھا جاتا ہے' اور یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اگر تاریخ کو اس محدود دائرے میں سمجھا گیا تو یہ ہمیں گراہی کی طرف لے جائے گی۔ کیونکہ خیال بیہ ہوتا ہے کہ زبانی تاریخ میں اہم لوگوں کے لئے کوئی عزت کا مقام نہیں ہے اور نہ ہی اہم چیزیں ان کے لئے میں اہم جین (کیونکہ وہ ان کو اینے نقطہ نظر سے دیکھتے ہیں)

زبانی تاریخ پر اس تقید کو دیکھا جائے تو اس کے پس منظر میں روایتی مورخ اور ان کے طریقہ کار کی کمزوری نظر آتی ہے۔ وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ رائے کے طریقہ کار کے علاوہ تاریخ کو سمجھنے اور اس کو تشکیل دینے کے اور بھی طریقے ہو سکتے ہیں۔

یان واسینا نے زبانی تاریخ کی تعریف کرتے ہوئے کھا ہے کہ "زبانی شہادتیں اور گواہیاں ایک نسل سے دو سری نسل میں منتقل ہوتی رہتی ہیں" یہ وہ مواد ہوتا ہے کہ جس کی بنیاد پر ہم معاشرے کے ماضی اور کلچر کی تشکیل کر سکتے ہیں۔ زبانی کلچر آہستہ آہستہ اس وقت کمزور ہوتا ہے کہ جب معاشرے میں خواندگی کی شرح بردھتی جاتی ہے۔ آگرچہ کچھ زبانی روایات اس خواندگی کے باوجود باتی رہتی ہیں۔

زبانی روایت کی ایک قتم ذاتی یاددا شین ہیں کہ جس کا تعلق فرد کی اپی ذات سے ہوتا ہے۔ اس قتم کی یادوا شین ایک نسل سے دو سری نسل میں منتقل نہیں ہوتی ہیں ' ہوتی بھی ہیں تو بھری ہوئی اور ٹوئی ہوئی شکل میں ' زبانی روایت اور یادداشت میں اگر ہوتی بھی ہیں قرق ہے۔ اگر زبانی روایات کے مواد کو ایک نسل سے دو سری نسل میں منتقل کیا جائے تو اس کے لئے ذبنی کاوش کی ضرورت ہوتی ہے ' اور اس کے لئے کسی مقصد کا ہونا بھی لازی امر ہوتا ہے۔ ڈرک ہائم کے نزدیک جب سے روایات ایک نسل سے دو سری نسل میں منتقل ہوتی ہیں تو اس کا مقصد سے ہوتا ہے کہ معاشرہ کی ساخت کو اسی شکل میں برقرار رکھا جائے۔ دو سرے اس عمل کو اور زیادہ وسعت کے ساتھ دیکھتے ہیں۔ لیکن اس بحث کو چھوڑ کر دوبارہ موضوع کی طرف آیا جائے ' تو ہم کمہ سکتے ہیں۔

کہ زبانی روایات کو چار قسموں میں بیان کیا جا سکتا ہے۔ (6)

1- رٹا ہو' 2- نہ رٹا ہوا' 3- ٹھراِ ہوا یا جما ہوا' 4- اور آزاد۔ رٹے ہوئے میں وہ چزیں آتی ہیں کہ جو ایک جگہ جم کر رہ گئی ہیں یا تفشر گئی ہیں۔ جیسے شاعری' اور گیت اور رزمیہ نظمیں۔

وہ روایات کہ جو اس قید سے آزاد ہیں' ان میں محاورے' ضرب الامثال' اور مختلف قتم کے فارمولے' اور یادواشیں آ جاتی ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ زبانی روایات' تمام اختیاطوں کے باوجود ماضی کے بارے میں صحیح' درست' اور ٹھیک ٹھیک معلومات نہیں دے سکتی ہیں' کیونکہ انسانی یادواشت کی اپنی کروریاں ہیں' وقت گزرنے کے ساتھ دے سکتی ہیں' کیونکہ انسانی یادواشت کی اپنی کروریاں ہیں' وقت گزرنے کے ساتھ زہن میں کچھ محفوظ رہتا ہے اور کچھ کو فراموش کر دیا جاتا ہے۔ بات کو بیان کرتے ہوئے' راوی اس میں اضافے بھی کرتا ہے۔

لیکن زبانی روایات کے حامی اس کا جواب دیتے ہیں کہ تحریری تاریخ میں بھی اضافے اور تحریف مورخ کی بند یا ناپند کی بنیاد پر ہوتی ہے۔ ایک اور اعتراض جو زبانی تاریخ پر ہوتا ہے وہ ہے کہ اس میں تقویم یا سنہ و تاریخ کے بارے میں صحح معلومات نہیں ہوتی ہیں۔ یہ بات اس لئے کئی جاتی ہے، کیونکہ روایتی مورخوں نے موجودہ تقویم کو تشلیم کر لیا ہے اور اب اس کے دائرے میں ماضی کے واقعات کو بیان کرنا چاہتے ہیں۔ جب کہ وقت کو مانینے کا ایک قدیم طریقہ موسموں کی تبدیلی سے تھا۔ ساجی مورخ ای۔ پہر کا میس نے اس موضوع پر لکھتے ہوئے وقت کے شعور اور اس کی تبدیلی کے بارے میں کہا ہے کہ "مواول کا کی تبدیلی کے بارے میں کہا ہے کہ "ماشکر میں میں جب یہ کہا جاتا ہے کہ "چاول کا کہتا" تو اس کا مطلب ہوتا ہے آدھ گھنٹہ ' بھٹے کا بھوننا' مغربی نا پیچریا میں اس کا مطلب ہوتا ہے تو ہوئے ہیں' پیک جھیلتے میں آنا' یا وقت کو' کے پندرہ منٹ۔ (ہمارے ہاں اب تک ہم ہولتے ہیں' پیک جھیلتے میں آنا' یا وقت کو' دوپیر' عصر' مغرب' اور عشاء سے ناپنا) موجودہ وقت کی تقسیم صنعتی معاشرہ کی پیدا کردہ ہے۔ (7) لیکن مورخ جو کہ سنہ و تاریخ کے بارے میں بہت زیادہ احتیاط کے قائل

ہیں' وہ مختلف معاشروں میں وقت کی اس تقسیم کے قائل نہیں ہیں۔ وہ تاریخ میں

بادشاہوں کی تعداد کو گنتے ہیں' وہ فرض کر لیتے ہیں کہ ایک نسل 33 سال تک چلتی ہے

غيره وغيره-

کچھ مورخوں کا یہ خیال ہے کہ ان کا کام واقعات کو بیان کرنا اور ان کی تشریح کرنا ہے۔ اگرچہ یہ ضروری ہے، گر کافی نہیں ہے۔ اس کے علاوہ مورخ کے دو اور اہم فرائض ہیں: تاریخی عمل میں جو تشلسل ہے اس کی وضاحت کرنا، تاریخی تشلسل جو کہ زبانی روایات اور اس کے کلچر میں ہے وہ تبدیلی کے عمل سے زیادہ اہم ہے۔ اس کے علاوہ روایات کے عمل کو دیکھنا ضروری ہے۔ کیونکہ روایات اس وقت تک زندہ رہتی میں۔ جب کہ ان کا مسلسل احیاء کیا جاتا رہے۔ ووسرے مورخ کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے قاری میں یہ احتماد پیدا کرے کہ اس کی تاریخ نولی کی بنیاد اس کی قابلیت پر ہے۔ مورخ کی یہ بھی ذمہ واری ہے کہ تاریخ کے اونچے دھارے سے ہٹ کر یہ بھی دمہ واری ہے کہ تاریخ کے اونچے دھارے سے ہٹ کر یہ بھی دیکھے کہ معاشرہ میں ایک عام آدی کارگر، مزدور ' انجی ڈرائیور' گاؤں کا ویماتی' اور آفس میں کام کرنے والا کلرک کیا سوچتا ہے۔

زبانی تاریخ کی ان روایات کو نظر انداز کرتے ہوئے اگر روایتی اور صنعتی دور کا مورخ خود کو ایک دائرہ میں محدود کر لے گا تو اس کی حالت الی بی ہوگی جیسے کہ کوئی عاشق بلب کی دھندلی روشنی میں اندھیری اور سنستاتی ہوئی ہوا والی گل میں تھمبے کے لیے کھڑا محبوب کا انظار کر رہا ہے۔

#### حوالہ جات

- l- Henk Wesseling: What is Overseas history. p. 67-92.
- 2- P. Thompson: The Voice of the Past: Oral History (Oxford, 1978) p. 63.
- 3- J. Vasina: Orad Tradition as History (Madison, Wisconsin, 1985) p. 199.
- 4- D. F. Mc Kenzie: The Sociology of a text: Oral culture, literary and Print in early New Zealand. in

  3. Burke and R. Porter (eds), The Social History of Language (Cambridge, 1987) p. 161-67.

- 5- لوہا تھائی لینڈ میں اپنے طور پر استعال میں لایا گیا اور کیی عمل وسطی افریقہ میں ہوا۔ مشرق وسطی میں اس کی اہمیت گھوڑے اور اتاج کی کاشت سے ہوئی۔
  - 6- J. Vasina: Once upon a time: Oral traditions and history in Africa. Daedulus 2 (Spring 1971) pp. 442-68.
  - 7- E. E. Evans- Pritchard. The Nuer (Oxford, 1940);
    E. P. Thompson: Time, work Discipline and Industrial Capitalism in M. W. Fenin and T. C. Smoot (eds) Essays in social History. (Oxford, 1974) pp. 40-41

# عورتوں کی تاریخ

#### جون اسکوٹ

اگر کوئی عورتوں کی تاریخ لکھنا چاہے تو اسے یہ ذہن نظین کرنا ہو گاکہ اس کا تعلق ایک تحریک سے ہے۔ یہ محض الفاظ کا ہیر پھیر نہیں ہوگی، بلکہ یہ یا تو قدامت پرستی کا اظہار کرے گی یا اسے تو ڑنے اور تبدیل کرنے کا .... عورتوں کی تاریخ کا تعلق کسی بھی طرح غیر جانبدارانہ نقطہ نظر سے ہو ہی نہیں سکتا ہے۔ کیونکہ اس تاریخ کا ایک مقصد ہے جو یہ پورا کرے گی۔ (1)

المرائد المرا

اس سے پہلے عورتوں کی تاریخ پر کام کرنے والے چند افراد ہوتے تھے کین اب یہ تاریخ فرد سے نکل کر ایک تحریک کی شکل افتیار کر گئی ہے اور اس میں صرف تاریخی واقعات ہی کا ذکر نہیں ہو تا ہے بلکہ اس سے متعلق ساجیات کے علوم سے بھی اس سے گرا رشتہ قائم ہو چکا ہے۔

ویکھا جائے تو عورتوں کی تاریخ کی ابتداء سیاست کے پس منظر میں ہوئی' اس لئے ابتدائی تاریخ سیاست سے جڑی اس کئے ابتدائی تاریخ سیاست سے جڑی ہوئی ہے۔ اس لئے ابتدائی تاریخ میں اس بات کی ہوئی ہے۔ یہ جب عورتوں کی تاریخ میں اس بات کی کوشش کی گئی کہ تاریخ کے اندھیرے سے ان عورتوں کو نکال کر لایا جائے کہ جن کا کردار بطور ہیروئن کے تھا تاکہ اس سے یہ طابت کیا جائے کہ عورتیں تاریخی عمل اور تبدیلی میں خاموش نہیں بلکہ اہم کردار اوا کرتی رہی ہیں۔ عورتوں کے اس کردار سے توقع تھی کہ تحریک نبوال کو تقویت ملے گی۔ سیاست کے اس فریم ورک میں مورخ توقع تھی کہ تحریک نبوال کو تقویت ملے گی۔ سیاست کے اس فریم ورک میں مورخ عورتوں نے اپنی تعلق و رابطہ قائم ہوا۔ یہ سلملہ 1970ء کی دہائی کے درمیانی عرصہ تک تو چلا گر

س کے بعد عورتوں کی تاریخ سیاست سے دور ہونا شروع ہوئی۔ اب اس نے اپنے وضوعات کو وسیع کرنا شروع کیا اور عورتوں کی زندگی کے ہر پہلو پر مواد جمع کیا گیا تاکہ اریخ میں اس کی ایک مکم ل تصویر سامنے آئے۔ اس تحقیق کے نتیجہ میں جو کتابیں اور اللے لکھے گئے: ان کتابوں اور مقالوں پر جو بحث و مباحثے ہوئے اور جس طرح سے لف نقطہ ہائے نظر کو پیش کیا گیا اس نے عورتوں کی تاریخ اور اس موضوع کو ایک سلم شدہ مضمون کی حیثیت دے دی۔ 1980ء کی دہائی میں جب اس کے لئے جنس ملم شدہ مضمون کی حیثیت دے ورتوں کی تاریخ اور تحقیق کا سیاست سے مورتوں کی تاریخ اور تحقیق کا سیاست سے سے ورتوں کی تاریخ اور تحقیق کا سیاست سے دورتوں کی تاریخ اور تو تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کو تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کو تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کو تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کے دورتوں کی تاریخ دورتوں کی دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی دورتوں کی دورتوں کی دورتوں کی تاریخ دورتوں کی تاریخ دورتوں کی دورتوں کی دورتوں کی تاریخ دورتوں کی دورتوں ک

ابطہ انتمائی کمزور کر دیا۔ کیونکہ جنس کی اصطلاح ایک غیر جانبدار اصطلاح ہے کہ جس تعلق کی نظریہ سے نہیں ہے۔ اس لئے اس مقالہ میں نیہ بتانے کی کوشش کی گئی مطلق کسی نظریہ سے نہیں ہے۔ اس لئے اس مقالہ میں نیہ بتانے کی کوشش کی گئی ہے۔ کہ کس طرح "عورت" سے "جنس" کی جانب عورتوں کی تاریخ کا ارتقاء ہوا جس

، کہ نس طرح ''عورت'' سے ''بس'' بی جانب عور نوں بی ماری ۱۰ ارتفاء ہوا · س 2 متیجہ میں اس کا سیاست سے تعلق ختم ہوا اور اس کی جگہ تاریخ کا ان خصوصی پہلوؤں پر تجزبیہ کا رجحان برمھا کہ جو سیاست سے ماوراء تھے۔

عورتوں کی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہوئے یہ ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ ا۔
کون لکھ رہا ہے؟ اور کس نقطہ نظر کو پیش کیا جا رہا ہے؟ مثلاً جب یہ سوال پیدا ہوا کیا عورتوں کی تاریخ کو سیاسی نقطہ نظر سے پیش کیا جائے یا نہیں؟ تو اس پر بری بح ہوئی' اور پچھ نے اس بات کو سراہا کہ عورتوں کی تاریخ کو سیاست سے نکال کر دو سرب پہلوؤں پر لانے سے اس کا دائرہ و سیع ہو گیا ہے اور یہ بھی کہ آخر صرف عورتوں پر کیلوؤں پر لانے سے اس کا دائرہ و سیع ہو گیا ہے اور یہ بھی کہ آخر صرف عورتوں پر جائے؟ وغیرہ و غیرہ ۔ دو سری گریک اور تاریخ کا سیاست سے علیحد جائے؟ وغیرہ و و مری جانب عورتوں کی تحریک اور تاریخ کا سیاست سے علیحد شووا لئر ( Elain Showaltez ) نے اس سوال کو اٹھایا کہ: "جب عورتوں کی تحریک جائے گی؟ نتیجنا" یہ بھی محض عورتوں کی تحریک جائے گی تو پھر فیمن ازم کماں رہ جائے گی؟ نتیجنا" یہ بھی محض عورتوں کے بار۔ میں مطالعہ بن جائے گا' جس طرح سے کہ دو سرے مطالعات ہیں۔" (2)

ہ میں ہے۔ اس کئے میرا خیال ہے کہ اس موضوع کی وضاحت مکمل طریقے سے کی جا۔ کے اس کا میں میں میں اور ان سلمجمال کا میں کی میں عبر ان سلمجمال کا میں اس کا سلمجمال کا میں کا میں کا سلمجمال

کیونکہ اس کو اس وقت بمتر انداز سے سمجھا جا سکتا ہے کہ جب عورتوں کی تحریک ا عورتوں کی تاریخ دونوں کا تجزیہ کیا جائے۔ اگرچہ یہ صحیح ہے کہ عورتوں کی تاریخ تحریر نسواں کے نتیجہ میں پیدا ہوئی' تاریخ نولی میں چاہے کوئی تبدیلی آئی ہو یا نہ آئی گر تحریک نسواں آج بھی موجود ہے۔ (اگرچہ آج اس کی تنظیم اور مقاصد میں تبد آ چکی ہے) وہ تاریخ دال بھی کہ جو جنس کی اصطلاح کو استعال کرتے ہیں۔ خود اُ

(۱۰،۱۱۱۱ مرک میسیست در کست کا پید رسین است کا سیای است ان کی سیای والبنگی ہی ظاہر نہیں ہوتی ہے، بلکہ نظریاتی طور پر بھی جنس کی اصطلاح کے ذریعہ سیاست پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ ان میں سے بہت ۔ مورخ کہ جو عورتوں کی تاریخ پر شختیق کر رہے ہیں یا کر رہی ہیں، وہ اس کی وجہ یونیورسٹیوں اور شخقیق اداروں کی سیاست میں سرگرم حصہ لیتے / لیتی ہیں باکہ ان کی وزیشن کو نہ صرف تسلیم کیا جائے بلکہ ان کی تاریخ نولی کو بھی مانا جائے۔ دیکھنا گمراہی کا باعث ہو گا۔ کیونکہ تحریک نسوال نے عورتوں کی تاریخ کو جو توانائی دی ہے اس کے نتیجہ میں علم سیاسیات میں بھی ایک نیا اضافہ ہوا ہے۔

سیاست کی اصطلاح کو آج کل کئی معنوں میں استعمال کیا جاتا ہے مثلاً اس کو اولین طور پر اس طرح سے سمجھا جا سکتا ہے کہ حکومت یا صاحب اقتدار طبقوں کی مر گرمیاں' وہ سر گرمی یا عمل کہ جس کا تعلق اجتماعی شناخت کو ابھارنے اور اس کو سرگرم عمل كرنے سے ہوتا ہے اور يدكه ريائى ذرائع كو كيے استعال كيا جاتا ہے۔ حالات کی رفتار کو سمجھنے اور تجزیہ کرنے کا کام بھی سیاست کی مدد سے ہو تا ہے وغیرہ وغیرہ- ٹانوی طور پر سیاست کا تعلق اقتدار سے ہوتا ہے کہ اسے کیسے حاصل کیا جائے اور پھر کس طرح سے اسے برقرار رکھا جائے؟ (4) تبیرے سیاست کے لفظ کو اور زیادہ ان معنوں میں استعال کیا جاتا ہے کہ "نظریہ" کیسے وجود میں آتا ہے؟ اس پر کس طرح سے ریاستی دباؤ سے عمل کرایا جاتا ہے' اور کس طرح معاشرے میں اسے چیلنج کیا جاتا ہے؟ نظریہ عقائد اور خیالات کے اس مجموعہ کا نام ہے کہ جو افراد اور معاشرے کے رمیان ایک تعلق قائم کرتا ہے اور بھی توا سے فطری سمجھا جاتا ہے اور بھی اس کی عوری طور پر تشکیل کی جاتی ہے- (5) سیاست کی اس تعریف سے یہ تجربیہ کیا جا سکتا ہے کہ معاشرے میں ہونے والی سرگرمیوں کا تعلق سیاست کے کس پہلو ہے ہے۔ ورتول کی تاریخ کی کہانی جو میں کہنا چاہوں گی' اس میں مختلف نوع کے ردعمل ہیں۔

ں کا تعلق سیاست سے جڑ جاتا ہے۔ و فیشنل ازم بمقابلہ سیاست

اگرچہ کچیلی کی دہائیوں سے فین ازم (Feminism) ایک بین الاقوای تحریک مانی

جاتی ہے۔ لیکن اس میں علاقائی اور قومی خصوصیات بھی بدرجہ اتم موجود ہیں۔ میں بہتر سمجھتی ہوں کہ جس کے بارے میں میری معجمتی ہوں کہ جس کے بارے میں میری معلومات کافی ہیں' یعنی ریاست ہائے متحدہ میں تحریک نسواں اور عورتوں کی تاریخ کی کمانی۔

ریاست ہائے متحدہ میں تحریک نسواں 1960ء کی دہائی میں ابھری۔ یہ ایک طرف تو سول رائٹس کی تحریک سے متاثر ہوئی تو دو سری جانب اس پر ریاست کی ان پالیسیول کا بھی اثر پڑا کہ جن کے تحت عورتوں کو اقتصادی طور پر ملازمتوں اور مختلف پیشوں میں آنے کے مواقع فراہم کئے گئے۔ اس تحریک کے خدوخال بتانے اور اس کے مقاصد کے تعین کرنے میں ''مساوات'' کا نعوہ اہمیت کا حامل رہا۔ اس پورے عمل میں تحریک نسواں نے عورتوں میں ایک اجتماعی شاخت کو پیدا کیا' اور اس احساس کو ابھارا کہ وہ نسواں نے عورتوں میں ایک اجتماعی شاخت کو پیدا کیا' اور اس احساس کو ابھارا کہ وہ معاشرہ میں اپنی فانوی حیثیت کو ختم کرنے کی جدوجمد کریں' اس تحریک نے انہیں سے شعور بھی دیا کہ وہ ساج سے اپنی غیر حاضری' ہے و تعتی اور بے طاقتی کو اس وقت ختم کر عتی ہیں کہ جب انہیں معاشرہ میں مساوی درجہ ملے اور ان کا اپنے جسم اور زندگ

1961ء میں استھر پیٹرس (Esther Peterson) کے کہنے پر جو کہ لیبر ڈیپار ٹمنٹ میں عورتوں کے شعبہ کی انچارج بھی صدر کینڈی نے معاشرہ میں عورتوں کے حقوق جائزہ لینے کے لئے ایک کمیٹن قائم کیا۔ 1963ء میں اس کمیٹن کی رپورٹ کے مطابق امریکہ میں عورتوں کو مردوں کے مقابلہ میں نہ تو برابر کے حقوق تھے اور نہ ہی مواقع۔ للذا اس کی سفارش پر اس مسئلہ کے لئے ایک اور کمیٹن بٹھایا گیا۔ جب 1964ء میں ایک کمیٹن قائم ہوا کہ جس کا مقصد ملازمتوں کے حصول میں مساوی مواقع کا جائزہ ہی تھا تو اس میں جنسی تفریق کو شامل کیا گیا۔ 1966ء میں نیشل کانفرنس آف اسٹیٹ تھا تو اس میں جنسی تفریق کو شامل کیا گیا۔ 1966ء میں ان کے مطابہ کو مسترد کر جس میں کہا گیا تھا کہ عورتوں کی ساجی حیثیت کے بارے میں ان کے مطابہ کو مسترد کر جس میں کہا گیا تھا کہ عورتوں کو بھی ملازمتوں میں بغیر کسی جنسی تفریق کے برابر کے مواقع ملیں 'کیونکہ جنسی تفریق اور تعصب اس طرح سے حقوق کی خلاف ورزی نے مواقع ملیں 'کیونکہ جنسی تفریق اور تعصب اس طرح سے حقوق کی خلاف ورزی نے

جیے کہ نسل پرسی- اس میں ناکامی کے بعد عورتوں نے اپنے حقوق کے لئے "نیشنل آرگنائزیشن آف وومن" کی بنیاو ڈالی- (6) اس دوران طالب علموں میں خواتین کے گروپوں نے اپنے حقوق کے حصول کے لئے تحریکیں چلائیں (7) اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ امریکہ کی قومی سیاست میں عورتیں بحثیت ایک جماعت کے ایمیت کی حامل ہو گئیں

(ان کی یہ حیثیت اس صدی کے آخر میں ہونے والی اس تحریک کے بعد ہوئی کہ جس میں عورتوں نے اپنے لئے ووٹ کا حق مانگا تھا) 1960ء کی دہائی میں کالجز' اسکولز' اور مختلف شخیقی اواروں نے عورتوں کو پی۔

ری کے لئے وظائف دینا شروع کر دیئے۔ اس پر اظہار رائے کرتے ہوئے ایک مصنف نے کہا کہ: "اس کا مطلب یہ ہوا کہ ان اداروں کو بحیثیت استاد اور محقق ان کی اہمیت کا احساس ہوا۔" (8) اگرچہ جن عورتوں نے ان اداروں میں اپنی پیشہ ورانہ مہد داریاں بھائیں انہیں یہ شکایت رہی کہ: "ان علمی اور قابل احرّام پیشوں میں مورتوں کے ماتھ تعصب روا رکھاگیا۔" لیکن ان کا یہ بھی کمنا تھا کہ اگر عورتیں اعلیٰ فلیم عاصل کر لیتی ہیں تو ان کے راستے کی بہت می رکاوٹیس دور ہو جاتی ہیں۔ (۹) ان میشوں میں آنے کی وجہ سے عورتوں کا ساجی رتبہ اس لئے برھاکہ اب تک ان میں یا شوں میں آنے کی وجہ سے عورتوں کا ساجی رتبہ اس لئے برھاکہ اب تک ان میں یا

صرف مرد ہوتے تھے یا پھر اکا دکا عورتیں کہ جن کو آسانی سے نظر انداز کر دیا جاتا

ایک مرتبہ جب عورتوں کے لئے یہ مواقع میا ہو گئے، تو تحریک نسواں نے رتوں کے لئے اور زیادہ حقوق کا مطالبہ شروع کر دیا اور معاشرہ میں موجودہ غیر مساوی رجہ بندی پر احتجاج بھی کیا جانے لگا۔ وہ عورتیں کہ جو تعلیمی شعبہ میں تھیں انہوں نے مسلسل اس پر آواز بلند کی کہ ان کے خلاف تعقبات جاری ہیں۔ اور مردوں کے ابر ڈگری رکھنے کے باوجود ان کے ساتھ تفریق کی جاتی ہے۔ اس لئے تعلیمی شعبہ میں درتوں نے اپنی انجمنیس بنائیں تاکہ وہ متحد ہو کر اپنی بات منوا سکیں۔ (ان کے درتوں نے اپنی انجمنیس بنائیں تاکہ وہ متحد ہو کر اپنی بات منوا سکیں۔

لالبات میں مختلف آرگنائزیشنوں میں نمائندگی میناروں اور میشنگوں میں رکت میناروں اور میشنگوں میں کیساں تخواہوں میں فرق ختم کرنا اور تقرری ترقی اور مدت ملازمت میں کیسال

قوانین کا اطلاق شامل تھا) معاشرہ میں عورتوں کی جو اجتماعی شناخت ابھری تھی' اس میں

مورخ عورتیں بھی برابر کی شریک تھیں' اور اس لحاظ سے پیشہ ورانہ طور پر بطور مورخ ان کے رحجانات اور نظریات عام مورخوں سے مختلف تھے کیونکہ ان کی جنس ان کے خیالات پر اثر انداز ہوتی تھی۔ ان پر یہ الزام بھی لگایا گیا کہ انہوں نے ان انجمنوں کو بھی سیاسی بنا دیا کہ جو اب تک غیرسیاسی کردار رکھتی تھیں۔

1969ء میں وہ عور تیں کہ جو تاریخ کے شعبہ سے تعلق رکھتی تھیں انہوں نے بیہ مطالبہ کیا کہ امریکن سٹاریکل ایسوسی ایشن میں ان کی اہمیت کو تسلیم کیا جائے۔ "پروفیشنل ازم" اور سیاست کے درمیان تصادم کوئی غیر فطری نہیں ہے' بلکہ

یہ پروفیشنل ازم کے اندر بطور وراثت پایا جاتا ہے 'کیونکہ ایک پروفیشنل یہ سمجھتا ہے کہ اس نے جو صلاحیت حاصل کی ہے اس کی بنیاد اس کی اعلیٰ تعلیم اور محنت ہے۔ بیسوی صدی کے ایک پیشہ ور مورخ کے لئے تاریخ ماضی کا وہ علم ہے جو کہ غیر منعصبانہ اور غیر جانبدارانہ ہے۔ (پیشہ ور لوگوں کے لئے جانبداری اور کسی ایک طرف جھکاؤ

ناقابل قبول ہے) جس کا حصول ہر اس شخص کے لئے ممکن ہے کہ جو سائنسی اصولول کو اخلیم و تربیت کے ذریعہ عاصل کیا جا سکتا ہو۔ ان سائنٹیفک اصولوں کو تعلیم و تربیت کے ذریعہ حاصل کیا جا سکتا ہے۔ (11) للذا مورخوں کی انجمنوں کے جو رکن بغتے ہیں ان کے لئے تاریخ کے علم اور پھر اس علم کی حفاظت اور اسے ترویج دینا لازمی ٹھرتا ہے۔ للذا پیشہ وروں' کے لئے علم حاصل کرنا اور علم کی حفاظت وہ خصوصیات ہیں کہ جو اس کی پیشہ ورانہ بوزیش متعین کرنے ہیں مدد کرتے ہیں۔ اور اسی بنیاو پر سے فیصلہ کیا جاتا ہے کہ علم یا پیشہ ورانہ نالج کیا ہے اور کون اس کا حامل ہے؟ (12)

ا پہلیہ در ملک یا ، معامل کی ، الذا اس فریم ورک میں پیشہ ورانہ المجمنوں کو یہ اختیار مل جاتا ہے کہ وہ فیصلہ کریں کہ کون ان کے معیار پر پورا اتر تا ہے؟ کس کو رکن بننے کا اختیار ہے؟ اور کس کو رکنیت سے علیحدہ رکھا جائے؟

اس بنیاد پر امریکن سٹاریکل ایسوسی ایشن میں کالوں' یہودیوں' کیتھولک عقید کے پیروکاروں' اور وہ افراد کے جن کا تعلق اشرافیہ سے نہیں تھا' انہیں یا تو رکن بر

نہیں گیا یا ان کی نمائندگی بہت تم رہی (12) اگرچہ اس روبیہ کے خلاف مسلسل احتجاج کیا جاتا رہا اور آواز اٹھائی جاتی رہی' لیکن اس کی نوعیت 1969ء سے پہلے دو سری تھی' جب بھی سٹاریکل ایسوسی ایشن کی میٹنگ ہوتی تھی' احتجاج کرنے والے مورخ مطالبہ كرتے تھے كہ ان ميننگوں ميں نسل عنس اور فرقدكى بنياد يركى كو شركت سے نہ روکا جائے۔ ان کی دلیل میہ ہوتی تھی کہ وہ اپنا میہ حق بطور پیشہ ور مئورخ مانگ رہے ہیں اور اس کا تعلق سیاست سے نہیں ہے الیکن 1969ء کے بعد سے انہوں نے اس دلیل کو ترک کر دیا اور سای بنیادوں پر اپنے حقوق کے لئے جدوجمد شروع کی۔ 1970ء کی دہائی میں مورخ عورتوں نے اپنی جدوجمد کو امریکہ کی قومی تحریک نسوال سے جوڑ دیا اور اس موقف کو اختیار کیا که پیشه ور خواتین اپنے مطالبات اور تحریکوں کو قومی سطح پر لے کر آئیں اور قومی مسائل کے ساتھ ان کو متعلق کر کے جدوجمد کریں۔ مورخ عورتوں کی ولیل میہ بھی ہے کہ مورخوں کا پیشہ کسی جنس سے وابستہ سمیں ہے بلکہ اس کا تعلق پیشہ ورانہ صلاحیتوں سے ہے چاہے اس میں مرد ہوں' عورتیں ہوں' یا سفید فام اور کالے ہوں اس لئے ان کا قطعی یہ مقصد نہیں کہ وہ پیشہ کے معیار کو خراب کریں' اس لئے وہ تعلیم اور کوالٹی دونوں کی حامی ہیں (اگرچہ انہوں نے عورتول سے متعلق تحقیق پر انعامات مقرر کئے ہیں) یہ صحیح ہے کہ مورخ عورتوں کی تحریروں میں تحریک نسوال کی مقصدیت کو دیکھا جا سکتا ہے' لیکن مقصدیت کا ہونا صرف ان ہی میں نہیں' دو سرے مورخوں کی شخفیق میں بھی موجود ہو تا ہے۔ لیکن ان کی پیہ مقصدیت کسی بھی طرح تاریخ کو منخ نہیں کرتی ہے اور نہ ہی وہ مقصد کے لئے واقعات کو چھپاتی یا نظر انداز کرتی ہیں۔ (13) نہ ہی ان مورخ عورتوں کا یہ موقف ہے کہ علم اور مضمون کی مہارت کو نظر انداز کر دیا جائے کیونکہ یہ دونوں چیزیں مورخ کے پیشہ کے لئے انتمائی اہم ہیں۔ وہ اکیڈمک جماعت اور اس کے اصول و ضوابط کو پوری طرح سے تشکیم کرتے ہوئے ان پر عمل در آمد کرتی ہیں۔ وہ اپنی تحریروں میں زبانی و بیانی' اسلوب' واقعات کی شمادت اور تحقیق کے پیانوں کو بورا کرتی ہیں' کیونکہ انہیں معلوم ہے کہ اس کے بغیران کی تحریر کو قبولیت نہیں ملے گی- (14) اس لئے وہ اس

پورے عمل میں خود کو پیشہ ور مورخ کی حیثیت سے تتلیم کراتی ہیں۔ لیکن اس سارے عمل میں وہ ڈسپلن اور قوانین و ضوابط کو چیلئے کرتی ہیں۔ اور جو تاریخی علم ان زرائع سے پیدا ہو تا ہے اس پر سوالات کرتی ہیں۔ (15) وہ اس پر اعتراض کرتی ہیں کہ مورخوں کی جماعت کو محض نسل' جنس' یا غرجب کی بنیاد پر علیحدہ نہیں ہونا چاہئے۔

ورحقیقت مورخ عور تیں اس بات کی قائل ہیں کہ پروفیشل ازم اور سیاست ہیں کوئی علیحدگی نہیں ہے بلکہ یہ ایک دو سرے سے جڑے ہوئے ہیں۔ وہ برابر ان سوالات کو اشاتی ہیں کہ مورخوں کی انجمنوں میں جب "معیار" اور "پیشہ ورانہ ممارت" کی بات کی جاتی ہے تو آخر ان کو کن پیانوں سے ناپا جائے۔ کیونکہ یہ سب اضافی چیزیں ہیں۔ وہ یہ سوال بھی کرتی ہیں کہ آخر وہ کون ہیں جن کی یہ نمائندگی کر رہے ہیں؟ وہ کون سے نقط بائے نظر ہیں کہ جن کو یا تو نظر انداز کر دیا گیا ہے یا دبا دیا گیا ہے؟ اور آخر وہ کون ہے کہ جو یہ فیصلہ کرے کہ اچھی تاریخ کیا ہے یا یہ کہ "تاریخ" بی کیا ہے؟

## تاريخ بمقابله نظريه

تاریخ کے مضمون میں "عورتوں کی تاریخ" کے اضافہ کی وجہ سے تحریک نسوال کو یہ موقع ملا کہ اس کی مدد سے معاشرے میں اپنے حقوق کی جدوجہد کرے " تاریخ کے موضوع کو جو وسعت مل رہی ہے اور اس میں جو نئے نئے خیالات و افکار آ رہے ہیں ان سے بھرپور فائدہ اٹھائے۔ لیکن یہ کوئی اس قدر سادہ اور سمل ذریعہ نہیں تھا "کیونکہ عورتوں کی تاریخ کو تاریخ نولی میں شامل کرنا نہ صرف ایک انقلابی قدم تھا " بلکہ پہلے سے مشحکم شدہ تاریخ نولی کی روایات کے لئے ایک چیلنج بھی تھا۔ اس کا اظہار ان اعلان ناموں سے ہوتا ہے کہ جو 1970ء کی دہائی میں اس تحریک کی حامیوں نے جاری کئے۔ لیکن اس کا سب سے عمدہ اظہار 1929ء میں ورجینیا وولف کی کتاب کیے۔ لیکن اس کا سب سے عمدہ اظہار 1929ء میں ورجینیا وولف کی کتاب عورتوں کو ووٹ کا حق ملا تھا (16) اس تناظر میں اس نے عورتوں کی تاریخ کے بارے عورتوں کو ووٹ کا حق ملا تھا (16) اس تناظر میں اس نے عورتوں کی تاریخ کے بارے

یں اپنے خیالات کا اظہار کیا' اس کو احساس تھا کہ موجودہ لکھی ہوئی تاریخ میں کیا کیا نقائص ہیں' اس لئے ضروری ہے کہ اس تاریخ کو دوبارہ سے لکھا جائے۔ "بیہ یک طرفہ' غیر حقیق' اور الٹی پلٹی تاریخ ہے۔" اور یوں بیہ ناتمل' اور تشنہ ہے' الذا اس کا جل پیش کرتے ہوئے اس نے لکھا کہ "ایک اضافی تاریخ کی ابتدا کی جائے؟ چاہے اس کو کوئی بھی نام دیا جائے' مگر اس میں عورتوں کی واضح اور بحرپور نمائندگی ہوئی چاہئے۔" وولف کی بیہ پیشکش کہ ایک اضافی تاریخ ہو' اس نے موجود تاریخ نولی سے ایک مجھونہ کرنے کی کوشش کی' مگر در حقیقت بیہ ہو نہیں سکا۔ (17) تاریخ نولی کے سلسلہ میں عورتوں کی بیہ کوشش رہی کہ وہ موجودہ تاریخ میں اضافے بھی کریں' اور جمال ضرورت ہو اس کو دوبارہ سے لکھ کر تشکیل نو بھی کریں۔ اس طرح انہوں نے تاریخ ضرورت ہو اس کو دوبارہ سے لکھ کر تشکیل نو بھی کریں۔ اس طرح انہوں نے تاریخ خلا کو پر کیا' اور یوں اس ضمن میں کہیں عورتیں زیادہ ہی آگے بردھ گئیں اور کہیں انہوں نے اپنی ایمیت کو تشکیم کراتے ہوئے اپنے لازی وجود کو ٹابت کیا۔

وولف کے "اضافی" کے نظریہ سے دریڈا کا تجزیہ زبن میں آتا ہے، جس کی وجہ سے جھے یہ سمولت ہوئی کہ میں عورتوں کی تاریخ اور تاریخ کے درمیانی تعلق کی وضاحت کر سکوں۔ دریدا نے مغرب کے مابادی الطبیعات کو توڑتے ہوئے ان چند محرکات (Markers) کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جنہوں نے اس کو برقرار رکھنے کے لئے مزاحمت بھی کی اور اس کی ٹوٹ پھوٹ میں حصہ بھی لیا۔ وہ محرکات کے جو اس عمل مزاحمت بھی کی اور اس کی ٹوٹ پھوٹ میں حصہ بھی لیا۔ وہ محرکات کے جو اس عمل میں رکاوٹیس ڈال رہے ہیں وہ اپنے مقاصد میں کی ایک نتیجہ پر نہیں پنچے تھے، اس لئے ان کے بال متفاد قتم کی رتجانات تھے۔ اگر دیکھا جائے تو عورتوں کی تاریخ میں "اضافی تاریخ" کا تصور بھی اس غیرفیملہ کن ذہنیت کو ظاہر کرتا ہے۔ اس کا مطلب میں "اضافی تاریخ" کا تصور بھی اس غیرفیملہ کن ذہنیت کو ظاہر کرتا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ جو کچھ پہلے سے موجود ہے، یا تو اس میں اضافہ کیا جائے " یا اس کو بدلا جائے، اور اس خلا کو پورا کیا جائے کہ جو اس میں رہ گیا ہے، جو گم ' یا غائب ہو گیا ہے۔ لاذا اس سے یہ مطلب نکالا گیا ہے کہ کی اوھورے کام کو مکمل کیا جائے۔ لاذا "اضافیت" اس سے یہ مطلب نکالا گیا ہے کہ کی اوھورے کام کو مکمل کیا جائے۔ لاذا "اضافیت" نہ نفی کا تصور ہے اور نہ مثبت ہونے کا' نہ یہ بیرونی عضر کی حیثیت رکھتا ہے' اور نہ ہی

اندرونی کی کو پورا کرنے کا خیال پیش کرتا ہے۔ نہ ہی اس کو حادثاتی کما جا سکتا ہے،

اور نہ کسی چیز کا جو ہر۔" (18) باربرا جونسن (Barbra Johnson) کے الفاظ ہیں۔ منصول اور اہم' خطرناک اور قابل نجات۔" (19)

یمال پر میں یہ کمنا چاہوں گی کہ "اضافی آریخ" کے بارے میں متضاد نظریات کو ذہن میں رکھتے ہوئے ہم عورتوں کی آریخ کے بارے میں جب تجزیہ کرتے ہیں تو ایک طرف اس میں ابہام ہے تو دو مری طرف ایک توانا سیای قوت کہ جس میں تقید کرنے اور چیلنج کرنے کا جذبہ ہے جو کہ متحکم شدہ آریخ نولی کو ہلا کر رکھ دیتا ہے۔ لیکن یہ بھی صحیح ہے کہ یہ نہ تو آریخ کے موضوعات کو ہم آہنگ کرتی ہے اور نہ ہی مسائل کے عل کے لئے کوئی راستہ نکالتی ہے۔ نتیجہ یہ ہے کہ اس ٹوٹ پھوٹ کے عمل کو روکنے کے لئے روایتی مورخ پوری طرح سے مزاحمت کرتے ہیں 'جبکہ مورخ عورتیں خواہش کرتی ہیں کہ اس کو کسی طرح سے عل کر لیا جائے۔ لیکن ہوتا یہ ہے کہ بار بار ماخذوں کے متن کو نئے منے دیئے جاتے ہیں اور ان کی نئی آویل پیش کی جاتے ہیں اور ان کی نئی آویل پیش کی جاتے ہیں اور ان کی نئی آویل پیش کی جاتے ہیں اور طاقت "کے درمیان جو جاتی ہے۔ یہ وہ تجزیاتی فریم ورک ہے کہ جس میں ہم "علم اور طاقت" کے درمیان جو ایک مقابلہ ہے اس کو بہ آسانی سجھ سکتے ہیں۔

عورتوں کی تاریخ لکھتے ہوئے ہوتا ہے ہے کہ ان موضوعات کو اختیار کیا جاتا ہے کہ جن میں عورتوں کا کردار نمایاں ہوتا ہے اور تاریخی عمل ان کے گرد گھومتا ہے۔ اس بات کو بھی تسلیم کر لیا جاتا ہے کہ تمام آفاقی انسانی معاملات میں عورت کی اہمیت ہے ' للذا ماضی کی تفکیل کرتے ہوئے عورت کے نام اور اس کے عمل کو شامل کیا جائے۔ جب ہم مغرب میں تاریخ نولی کے رحجانات دیکھتے ہیں تو ان میں تاریخ کا مرکزی کردار "سفید آدی" ہوتا ہے تو اس مرحلہ پر عورتوں کی تاریخ کو اس پیچیدگی سے بھی نمٹنا ہوتا ہے۔ (20) تاریخ نولی میں سے پیچیدگی اس لئے ہوتی ہے کہ اس قتم کے "فرق" کو باقاعدہ پیدا کیا جاتا ہے ' بقول مارتھا منو (Martha Minow) سے فرق "ہماری زبان کی ساخت سے پیدا ہوتا ہے کہ جس کے ذریعہ (عورت و مرد) کے درمیان فرق کو محکم کیا جاتا ہے اور اس کو فطری ثابت کیا جاتا ہے۔" (21)

مرد اور عورت کے درمیان فرق کو بطور کیٹگری بناکر پیش کیا جاتا ہے اس کو

بطور سابی تعلق کے نہیں ویکھا جاتا ہے۔ اس لئے جب تاریخ میں عورتوں کی اہمیت کو اجاگر کرنے کی کوشش کی جاتی ہے تو یہ تاریخ کے قائم شدہ منہوم کی نفی کرتی ہے اور ان تاریخی عوامل سے کراتی ہے کہ جنہیں روایتی تاریخ نے اہم بنا رکھا ہے اس طرح اسے ان تاریخی بیانات اور مفروضات سے الجھنا پڑتا ہے کہ جنہیں سچا اور صحیح تسلیم کر لیا گیا ہے۔ (22) اس لئے عورتوں کی تاریخ کو نہ صرف روایتی تاریخ نوایی کی ساخت اور تشکیل کو بدلنا ہو تا ہے بلکہ پورے تاریخی عمل کا تجزیر کرنا ہو تا ہے اور اب تک تاریخ پر جو مردوں کی اجارہ واری ہے اسے بھی توڑنا پڑتا ہے۔ اسے اس مفروضہ کو بھی تاریخ کرنا ہو تا ہے کہ اب تک کی تاریخ کمل اور جامع نہیں ہے بلکہ اس میں بہت سے خلا ہیں کہ جنہیں پر کرنا ضروری ہے۔

اگرچہ تمام مورخ عور تیں ان سوالات کو کمل طور سے نہیں اٹھاتی ہیں الیکن ان سوالات کے جوابات ان کی تحقیق میں ہوتے ہیں۔ مثلاً یہ سوال کہ آخر وہ کون می وجوہات ہیں کہ جن کی وجہ سے مرد اور اس کا کردار تو آریخ میں اس قدر نمایاں اور درخثال ہو کر آیا ہے 'گر عور تیں آخر کیول تاریخ میں پس پروہ و تھیل دی جاتی ہیں؟ وہ کون ہے کہ جس کے نقطہ نظر سے مرد تاریخی عمل کا مرکز بن جاتا ہے؟ اگر عور توں کے نقطہ نظر سے تاریخ کو دیکھا جائے تو اس کی کیا تصویر بنتی ہے؟ اگر عورت اور مرد تاریخ کھتے ہیں تو ان کا اپنے موضوع سے کیا تعلق اور رشتہ ہوتا ہے؟

مثل دو سرتو (Michel de Certeau) نے مسئلہ کو اس طرح سے ویکھا ہے:

تاریخ نولی اس لحاظ سے دو سرے مضامین یا علوم سے مختلف ہے کہ اس میں موضوع اور اس موضوع کو تشکیل دینے والد ونوں لوگوں کے سامنے جوابدہ ہو جاتے ہیں۔ یا تو یہ تسلیم کر لیا جاتا ہے کہ مصنف کا موضوع سے معروضی تعلق ہے' یا خود مصنف اس بات کو مان لیتا ہے کہ اس کا موضوع سے گرا تعلق ہے اور وہ اس سے جڑا ہوا ہے۔ لیکن اس بحث میں ضروری ہے اور وہ اس سے جڑا ہوا ہے۔ لیکن اس بحث میں ضروری ہے کہ یہ دیکھا جائے کہ ایک موضوع کا دو سرے موضوع سے کیا

تعلق ہے لینی مرد کا عورت سے 'سفید آدمی کا کالے آدمی سے۔
کیا ان موضوعات کا تجزیہ کرتے ہوئے مصنف منصفانہ انداز
افتیار کرتا ہے اور سائنسی محنیک کو بروئے کار لاتا ہے؟ مثلاً جنس
کے فرق کو مد نظر رکھتے ہوئے کیا یہ کما جا سکتا ہے کہ عورت' مرد
کے مقابلہ میں ایک بالکل ہی مختلف تاریخ کی تشکیل کرتی ہے؟
میں اس سوال کا تو کوئی جواب نہیں دینا چاہتی' لیکن میں یہ ضرور
کموں گی کہ آگر ان سوالوں کے جوابات تلاش کے جائیں تو یہ
بہت سے مقائق کی نفی کریں گے۔ (23)

یمال پر سرتو کا کہنا ہے نہیں کہ عورتوں کی تاریخ کیسے کا حق صرف عورتوں کو ہے،

بلکہ یہ کہ عورتوں کی تاریخ ان تمام سوالات اور چیلنجوں کو سمیٹے ہوئے ہے کہ جن کی

بنیاد پر تاریخ کی تشکیل ہوتی ہے۔ یہ سوال کہ تاریخ میں چونکہ عورتوں کے کردار کو

پوری طرح سے ابھارا نہیں گیا' اس سے نہ صرف تاریخی ادھوری رہتی ہے بلکہ یہ

تاریخ نولیی میں غیر منصفانہ رحجان کو بھی ظاہر کرتی ہے۔ (24)

ای قتم کے اور دو سرے سوالات کہ جو ذہن کو پریٹان کرتے ہیں 'انہیں اور کئی پہلوؤں میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔ روایق مور خین بھیشہ اس بلت کی کوشش کرتے ہیں کہ وہ بحیثیت محافظ کے اس مضمون کی حفاظت میں اپنی صلاحیتوں کو استعال کریں 'اس سلسلہ میں وہ " تاریخ اور نظریہ" کے درمیان مخالفت کو پیدا کرتے ہیں 'نظریہ کا مفہوم ان کے نزدیک ایک الیا علم ہے کہ جو مفادات کے تحت تاریخ کو مشخ کرتا ہے 'اس لئے نظریہ کے تحت مضمون کو آلودہ کیا جاتا ہے جس سے اس کی دانشورانہ روح ختم ہو جاتی ہے۔ اس لئے جب یہ " نظریاتی" کا لیبل لگاتے ہیں ' تو ان کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ہر وہ نیا اور مخالف نظریہ کہ جو مشخکم روایات اور اقدار کو چیلنج کرے ' وہ دراصل ایک شدہ سچائی کو رد کرنے کی کوشش ہے۔ (25)

جب سے عورتوں نے تاریخ نولی میں جنس کے کردار کو داخل کیا ہے' اس وقت سے مرو مورخوں کی جانب سے ان پر بے در بے اعتراضات شروع ہو گئے ہیں کہ وہ

تاریخی ماخذوں کا غلط استعال کر کے تاریخ کو منخ کر رہی ہیں۔ (26) وہ جب بھی مردوں کے عورتوں کے نظریہ "کو سامنے لاتی کے عورتوں کے بارے میں تعصبات اور تاریخ میں "مردوں کے نظریہ" کو سامنے لاتی ہیں ' تو ان پر جملہ بازی کی جاتی ہے ' ان کا یہ کمہ کر نداق اڑایا جاتا ہے کہ وہ ایک "نظریہ" کے تحت یہ سب کچھ کر رہی ہیں۔ (27)

تاریخ کے مضمون کے اندر جو مردول اور عورتوں کے درمیان بطور جنس فرق

ہے' اس میں عورتوں پر نظریہ کا الزام لگا کر انہیں معتوب کرنا' ان کی تاریخ نولی کی ملاحیت کو چیلنج کرنا اور مورخ کی حیثیت سے ان کو کمتر بنانے کی کوشش ہے۔ یکی وجہ ہے کہ بہت کی مورخ عورتیں ان مسائل سے نیرد آزما ہونے کے بجائے۔ ان سے دور رہتی ہیں' وہ اس میں بہتری سمجھتی ہیں کہ عورتوں سے متعلق موضوعات کو بطور ''اضافہ'' چیش کریں اور تاریخ میں ان کے بارے میں جو تعصبات اور مفروضے ہیں انہیں چیلنج نہیں کریں۔ (الیے موقعوں پر ہم قانون کو ماننے والے شہری بن جاتے ہیں' اور قانون کو چیلنج کر کے اس کی خرایوں کو ظاہر کرنے سے بچنا چاہتے ہیں۔) عورتوں کی تاریخ کا موضوع ایک نیا اور تازہ موضوع' جیسے کہ علاقائی مطالعات کا یا بین الاقوامی تعلقات کا اس لئے میں نے 1975ء میں ایک یونیورٹی کے نصاب کے لئے اسے شاس کرنے پر زور دیا تھا۔ (28) عورتوں کی تاریخ کے سلسلہ میں ایک کوشش تو یہ کی گئی کہ کرنے پر زور دیا تھا۔ (28) عورتوں کی تاریخ کے سلسلہ میں ایک کوشش تو یہ کی گئی کہ طرف یہ بھی احساس تھا کہ آگر عورتوں کی تاریخ سے ان کے بارے میں ایک معلومات

مرکوز کی گئے۔ ظاہر ہے کہ اس میں عور تیں بھی شامل ہیں۔ نئ سابی تاریخ کی ابتداء اور ارتقاء نے عورتوں کی تاریخ کو ایک اہم ذریعہ فراہم کیا کہ جس کی بنیاد پر انہوں نے ماضی میں اپنے کردار کو تشکیل دینا شروع کیا۔ اس نے موضوع کے تعلق' اور نئی تادیلات نے ان کی اہمیت کو قائم کرنے میں مدد دی اور

اکٹھی ہو گئیں کہ جس کی وجہ سے اس مطالعہ کو معیاری تاریخ کا حصہ بنانا بڑے گا۔ تو

اس وقت اس صورت حال سے اکسے نمٹا جائے گا۔ اس کو اس وقت مزید تقویت ملی کہ

جب ساجی تاریخ کا ظهور ہوا کہ جس میں مختلف ساجی گرویوں کی سرگرمیوں پر توجہ

عورتوں کے بارے میں مطالعہ کو علمی طور پر تشکیم کر لیا گیا۔ اس نے شعبہ نے نہ صرف عورتوں کو مواقع فراہم کئے بلکہ ان کے ساتھ کسان مزدور اساتذہ اور غلاموں یر بھی بحیثیت گروپس کے کام ہونا شروع ہوا اور یہ بھی تاریخ کا ایک حصد بن گئے۔ اس تعلق سے عورتوں نے ماضی کے مشاہرات اور تجریات کی روشنی میں اپنے لئے جگہ بنائی۔ انہوں نے عورتوں کی سرگرمیوں کو سیاسی جماعتوں اور فیکٹریوں کے ساتھ ساتھ خاندان اور گھر کے اندر علاش کیا۔ کچھ مورخ عورتوں نے عورتوں اور مردول کے کاموں اور سرگر میوں میں مماثلت کو ڈھونڈا۔ کچھ نے عورتوں کو علیحدہ اور مختلف ٹابت کیا۔ ان دونوں نقطہائے نظرسے عورت بسرحال ایک علیحدہ ذات اور مخصیت کے روپ میں ابھری- (29) ساجی مورخوں نے (جن میں میں بھی شامل ہوں) عورتوں کی زندگی پر صنعتی ترقی کے اثرات پر تحقیق کی (اس زمانہ میں ہم لفظ "عورت" کے استعال میں جو تبدیلیاں آئیں ہیں اس پر زیادہ بحث نہیں کرتے تھے کہ کن کن مراحل پر اس کے استعال میں تبدیلی آئی ہے۔ مثلاً صنعتی دور کے ابتدائی حصہ میں "مزدور عورتیں" "مزدورول" سے علیحدہ ہوتی تھیں) (30) ایک نقطه نظر میں "عورتوں کی ثقافت" پر زور دیا گیا کہ جو عورتوں کی ساجی سر گرمیوں اور تاریخی عمل کے متیجہ میں پیدا ہوا۔ اس میں عورتوں کو ایک ہی رنگ میں دیکھا گیا ہے۔ (31) اس کی وجہ سے "عورت" کا یہ تصور پیدا ہوا کہ یہ ایک مختلف ساہی قتم ہے کہ جس کا تاریخ کے وائرہ میں رہتے ہوئے مرد کی کیٹنگری سے کوئی واسط نسیں ہے (32) عورتوں کی تاریخ نے اس بات پر تو زور کم دیا کہ تاریخ میں اس ر کیا کیا مظالم ہوئے' اس کے برعکس اس کی توجہ اس پر رہی کہ "معورتول کا کلچر" مخلف اور جداگانہ ہے۔ اس نقطہ نظرنے اس تاریخ میں اس روایت کو پیدا کیا کہ

عورتیں بطور تاریخی انجنش کے' تاریخ بنانے کی صلاحیت رکھتی ہیں۔ (33) عورتوں کی تاریخ لکھنے کا ایک متیجہ یہ نکلا کہ تاریخی شواہد کی بنا پر ایک تو ان کی شاخت کو تشکیم کیا گیا' اور اس کی وجہ سے 1970ء کی دہائی کی تحریک نسواں کو اپنے حقوق کی جدوجمد میں سمارا ملا۔ تاریخ میں ان کے کردار کی وجہ سے عورتوں میں بیہ شعور آیا کہ ان کے مسائل اور تجربات ایک جیے ہیں' اگرچہ ان میں سابی اختلافات ضرور ہیں' گرجمال تک جنس اور ذات کا تعلق ہے اور اس سے جڑے ہوئے مفادات کا سوال ہے تو ان میں فرق نہیں ہے۔ اس شعور کی وجہ سے عورت کی صحح اور حقیقی شاخت ابھری۔ اور اس نے آگے چل کر بہت سے مفروضوں کو رو کرتے ہوئے بورتوں کو روایات اور اقدار سے آزاد کیا۔ تحریک نسواں کا موقف یہ ہے کہ عورت کی اپی علیحدہ' جداگانہ شخصیت اور ذات ہے اس لئے ضروری ہے کہ انہیں اس بنیاد پر متحرک کیا جائے۔ عورتوں کی تاریخ نے اس موقف کی جمایت کرتے ہوئے عورت کو

ملیحدہ سے شاخت دی اور اس شناخت کی جڑوں کو ماضی میں تلاش کرکے انہیں اجاگر

اگر دیکھا جائے تو عورتوں کی تاریخ کا گہرا تعلق عورت کی اس ذات سے ہے کہ

جس نے اسے سیای شاخت دی اور اس پہلو کو اجاگر کیا کہ کس طرح سے تاریخ میں ورت کو چھپا کر نظروں سے دور رکھا گیا اور اس کے کردار کو نظر انداز کیا گیا۔ اس کا ایک نقطہ نظریہ رہا کہ اس میں "عورت" کی طرح "مرد" کو بھی ایک ایسا طبقہ سمجھا گیا کہ جو اپنے اختیارات اور اقتدار کو برقرار رکھنے کے لئے عورتوں کے حقوق کی مخالفت کرتا ہے اور ان کو مساوی درجہ دینے کا سخت مخالف ہے۔ اگرچہ اس پر بھی توجہ دی گئی کہ طبقہ' نسل' اور ثقافت کی وجہ سے پدرانہ نظام کی کئی جسیں ہیں' لیکن اس کے باوجود شحقیق میں عورت اور مرد کو ایک دو سرے کا مخالف بتایا گیا ہے۔ اس نقطہ نظر میں جو کی نظر آتی ہے وہ یہ کہ پدرانہ نظام اور اس اثرات پر کم نظریاتی بحث کی گئی ہے اور یہ کہ عورت و مرد کے درمیان جو تفریق پیدا ہوئی اس میں ثقافتی اقدار کا کہاں تک وضل ہے؟ اس کو زیادہ اجاگر کیا گیا ہے بلکہ اس پہلو پر زیادہ توجہ دی گئی کہ مرد کے

تبلط نے عورت یر کیا اثرات ڈالے۔ اور عورت نے کس طرح ان اختیارات کے

ظاف مزاحت کی۔ عورت اور مرد کے درمیان یہ تضاد تاریخ اور سیاست دونوں کا

موضوع ہے جس کی وجہ سے یہ ممکن ہوا کہ عورتوں کی سایی تحریک فعال اور متحرک

ہوئی' اس کی وجہ سے یہ ممکن ہوا کہ عورتوں کی تاریخ میں جو پیچید گیاں اور الجھنیں

تھیں وہ دور ہوئیں' اور ان کی تحریک کو ایک سیدھا راستہ مل گیا کہ جس میں عور

اور مرد دو مخالف جماعتوں میں بٹے ہوئے تھے' اور جن کے مفادات بھی جدا جدا تھے۔

اگرچہ اس قتم کے تضادات ان افراد کے لئے پریشان کن تھے کہ جن کا تعامختلف پیشوں سے تھا اور جو پیشہ کے لحاظ سے خود کو ایک کمیونٹی سجھتے تھے۔ لیکن اسمیں کوئی شک نہیں کہ عورتوں کی تاریخ نے نہ صرف ان کو تاریخی طور پر ایک مقادیا' بلکہ ان کی علیحدہ حیثیت کو بھی تسلیم کرایا۔ اس تاریخ نے عورتوں کے تاریخ تجربات کو اکٹھا کر کے ان کی شاخت کو کلی طور پر تسلیم کیا۔ اب عورتوں کی تحریک تجربات کو اکٹھا کر کے ان کی شاخت کو کلی طور پر تسلیم کیا۔ اب عورتوں کی تحریک

وجہ سے نہ صرف ان کی تاریخ کو مان لیا گیا ہے' بلکہ اس کی اہمیت کو دیکھتے ہوئے

تاریخ نویسی کا ایک حصہ ہو گئی ہے۔

### سیاست بمقابلہ تھیوری کے

عورتوں کی تاریخ کی علیحدہ اور جداگانہ حیثیت بھی بھی پوری طرح سے مکما نہیں ہوئی۔ 1970ء کی دہائی میں اندرونی اور بیرونی دباؤ اور اختلافات کے جمیع میں اسی ٹوٹ پھوٹ شروع ہو گئی اس نے عورتوں کی علیحدگی کو چیلنج کرتے ہوئے اس نور دیا کہ مرد اور عورت کے درمیان جو "فرق" ہے' اس کا تجربیہ کیا جائے۔ جب اس فرق" پر زور دیا گیا تو مرد اور عورت کے تعلقات کے وہ پہلو کہ جو اب تک واگر شمیں تھے' وہ سامنے آئے اور دونوں جنسوں کے درمیان تعلقات کی شکل واضح ہوئی اس کی وجہ سے "نالج اور پاور" کے درمیان جو تعلق تھا وہ بھی ظاہر ہوا اور سیاست تھیوری کے درمیان جو رشتہ ہے وہ بھی سامنے آیا۔

اس دوران ان مورخوں نے کہ جنہوں نے عورتوں کی تاریخ پر کام کیا' ان کی کوشش رہی کہ وہ عورت کے کردار کو تاریخ کا ایک حصہ بنا کر اس میں شامل کر دیں لیکن عورتوں کی بیہ شمولیت ایک مشکل کام رہا اور اس کی برابر مزاحمت کی جا رہی۔ (34)

جب تاریخ میں وہ جنسوں کے فرق کو ظاہر کیا گیا تو اس کے لئے جینڈ

Gender) کی اصطلاح کو استعال کیا گیا۔ تحریک نسواں کی حامیوں نے جینڈر کے ساجی پہلو پر بمقابلہ سیس (Sex) کے جسمانی پہلو پر زیادہ زور دیا۔ (35) انہوں نے جینڈر کے تعلقات کو اس انداز سے دیکھا کہ جس میں اس فرق کو اجاگر کیا کہ جو مرد کو عورت اور عورت کو مرد سے جدا کرتا ہے۔ کیونکہ جینڈر کی ساجی اور نقافتی تعلق سے تعریف کی گئے۔ اس لئے یہ ممکن ہوا کہ جینڈر کے نقطہ نظر سے مختلف نظاموں کو دیکھا جائے ک

ن کے اور طبقات' نسلوں' اور ثقافتی گروپوں کے درمیان جو تعلقات ہیں' ان کا تجزیر کیا جائے اور ساتھ میں تبدیلی کے عمل کا جائزہ لیا جائے۔

جینڈر کی کیٹگری کے تحت اول اول تو دونوں جنسوں کے درمیان جو فرق

ہے اس کا تجزیہ کیا گیا' لیکن اس کے بعد اس مطالعہ کو وسیع کر کے اس فرق میں جو خطافات ہیں ان کو سامنے لایا گیا۔ 1980ء کی دہائی میں "عورت" کی کیٹگری میں مختلف جتیں تھیں ان پر جب بحث ہوئی تو اس سے یہ تاثر ختم ہوا کہ عورت کی سرف ایک شاخت ہے اور وہ اس کی جنس ہے بلکہ یہ فابت ہوا کہ اس کی شاخت میں مرک تاخت سے میں ہیں۔ اس لئے عورت کی اصطلاح کو اس کی دو سری شاختوں سے علیحدہ کر کئی تمیں ہیں۔ اس لئے عورت کی اصطلاح کو اس کی دو سری شاختوں سے علیحدہ کر استعال نہیں کیا جا سکتا ہے۔ مثلاً عورت نسل کے اعتبار سے سفید یا کالی ہوتی

کے استعال میں لیا جا سلما ہے۔ مثلا عورت س سے اعتبار سے سفید یا مای ہوی ہے' ندہب کے اعتبار سے بیودی یا عیسائی ہوتی ہے' یا اس ہے' ندہب کے اعتبار سے یہودی یا عیسائی ہوتی ہے' یا مزدور عورت ہوتی ہے' یا اسی اسرے سے اسے اور کئی قسموں میں دیکھا جا سکتا ہے الندا عورت کی کوئی واحد شناخت

يں ہوتی ہے۔ (36)

جب عورتوں کے درمیان اس تقیم کو دیکھا گیا تو اس کے ساتھ ہی سیاسی اور اجی سائل پر ان کے نقطہائے نظر میں بھی فرق نظر آیا (37) لیکن اس اختلاف کی جہ سے عورتوں کی تاریخ نولی میں کئی موضوعات آئے کہ جن پر عورتوں کی رائے ، فرق تھا' اس فرق نے ان کی جدوجمد اور تاریخ کو پر کشش اور دلچسپ بنانے میں و دی۔ لیکن اس کے ساتھ ہی ہے سوال بھی پیدا ہوا کہ اگر نسل' مذہب' اور ذات

ريقه ہو گا اور كون سا اصول و منشور ہو گا كه جس پر تمام عورتوں كو متحد كيا جائي؟ كيا

عورتوں کی کوئی متحدہ شافت ہو سکتی ہے اور کیا ان کی کوئی ایک تاریخ ہو سکتی ہے کہ کھا جائے؟

جے لکھا جائے؟

جواب اوب اور فلاسفی کے دائرے میں رہتے ہوئے دیا جائے انہوں نے مردائی او جواب اوب اور فلاسفی کے دائرے میں رہتے ہوئے دیا جائے انہوں نے مردائی او زنانہ بن کو بائیولوجی کے نقطہ نظر سے دیکھنے کے بجائے' ان کے کردار کو معاشرہ میں ہونے والی ساجی تبدیلی کے پس منظر میں دیکھا۔ (38) اپنے نقطہ نظر کو ثابت کرنے کے تخریک نسواں نے پس ساختیات (Post structuralism) کو اپنے مقصد کے لئے تحریک نسواں نے پس ساختیات (Post structuralism) کو اپنے مقصد کے لئے استعمال کیا اور زبان کے بارے میں جو تھیوریاں تھیں ان سے پورا پورا فائدہ اٹھایا۔ مثلاً لفظ کے معنی مختلف حالات میں بدلتے رہتے ہیں' اور معنوں کی بیہ تبدیلی تضادات اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ کمترا اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ کمترا اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ کمترا اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ کمترا اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ کمترا اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ کمترا اور اختلافات کے نتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے کہ وہ اپنے معاش

اور اختلافات کے بتیجہ میں ابھرتی ہے۔ اگر مرد کے نقطہ نظر سے عورت کا درجہ متراہ
پیچ ہے، تو عورت کو اپنے حقوق حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے معاش
میں مرد کے درجہ اور مرتبہ کا تعین کرے۔ بھی صورت حال عورتوں کی تاریخ میں نے
کہ اپنی تاریخ لکھنے سے پہلے اس کے لئے ضروری ہے کہ مرد کی تاریخ اور اس پی
سے عورتوں کی گم شدگی کو دیکھیے اور پھر تاریخ نولی کے اس روایتی طریقہ کار کو چہ
کرے۔
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے تجربات
ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کی وجہ سے اس

ساجی علوم کے نقطہ نظر کے برعکس کہ جس میں شاخت اور عورتوں کے جُربات

تعلیم کر لیا جاتا ہے' پس سافتیات میں شاخت کو اضافی بنا دیا جاتا ہے اور تجربات
وسعت دے کر ایک ہی کیٹگری میں ڈھال دیا جاتا ہے جس کی وجہ سے اس
تعلق محض عورتوں سے نہیں رہ جاتا ہے۔ جبکہ ثقافت اور تجربہ وہ اہم عناصر ہیں کہ
سابی تحریک کو فعال بناتے ہیں۔ لیکن اگر عورت کی کیٹگری اور اس کی شاخ
اور تجربہ ہی کو غیر مسحکم کر دیا جائے' تو پھر سیاسی طور پر ان کو متحرک کرنے کے لئے
رہ جاتا ہے؟ اس وجہ سے تحریک نسواں کی وہ خواتین کے جو پس سافتیات کی مخالہ
ہیں وہ اس کو طبقہ اعلیٰ سے متعلق ایک الیا نقطہ نظر سمجھتی ہیں کہ جو بے معنی' ا
الجھانے والا ہے۔ اس کے مقابلہ میں وہ اپنی پوزیش کو سیاسی اور تحریک نسوال ک

حوالے سے صحیح سمجھتی ہیں کیونکہ بیہ ان کے تجربات پر بنیاد رکھتی ہے۔ (39)
میرا اپنا بیہ خیال ہے کہ "تھیوری" اور "سیاست" کے درمیان فرق کرنا غلطی ہے
اگرچہ کچھ لوگ جو سیاست کو اچھی تھیوری' اور تھیوری کو اچھی سیاست تشلیم کرتے
ہیں (40) ایک اچھی تھیوری کا مطلب بیہ ہے کہ "عورت" اور اس کے "تجربات" کی
بنیاد پر اس کی اجتاعی شاخت کی تھکیل کی جائے اور پھر اس کی روشنی میں عملی اقدامات

کئے جائیں۔

بغیر سوچے سمجھے ان روایتی مورخوں کے زمرے میں شامل ہو جاتی ہیں کہ جو پس سافتیات اور عورتوں کی تاریخ کو اپنے مضمون کی ضد سمجھتے ہیں۔ (41) لیکن چاہے وہ پس سافتیات والے ہوں یا اس کے مخالف ونوں تجربہ کے نصور کو صحح سلیم کرتے ہیں کیکن اس کی بنیاد پر وہ کوئی زیادہ مسائل کھڑے کرنے کے حق میں بھی نہیں ہیں۔ تھیوری اور سیاست کی جب مخالفت کی جاتی ہے تو اس کا مطلب سے ہو تا ہے کہ تجربہ کا تقیدی جائزہ لینے کے بجائے اس کو بنیاد بنایا جائے اور اس کے ذریعہ سے سیاست اور

وہ مورخ عورتیں کہ جو تھیوری کو رد کرتی ہیں اور سیاست کو ترجیح دیتی ہیں' وہ

آریخ کے بیانیہ (Narration) کی تشریح کی جائے۔ (42)

لیکن جہاں تک تجربہ کے تصور کا سوال ہے تو اس بات کی ضرورت ہے کہ تاریخی

پس منظر میں اس کا تنقیدی جائزہ لیا جائے۔ میرا یہ خیال ہے کہ 1980ء کی دہائی میں
عورتوں کی تحریک کے جو مختلف رحجانات رہے ہیں' اس کی بنا پر یہ کما جا سکتا ہے

کہ "تجربہ" کو کسی ایک دائرہ میں مقید کرنا' یا اس کی تشریح کرنا ناممکن ہے'کیونکہ اس

کی کئی جتیں ہیں' جن کو سجھنا اور جن کا تجربہ کرنا ضروری ہے۔ کیونکہ یہ سوال کیا جا سکتا ہے کہ کیا کوئی ایبا تجربہ ہے کہ جو طبقہ اور نسل سے بالاتر ہو کر وجود میں آیا ہو؟ اور نسل اور ذات سے متعلق عورتوں کے تجربات کیا ہیں؟ عورتوں کی ضروریات یا ان کے مفادات کو کس طرح سے بیان کیا جائے گا؟ اور ہم یہ کس طرح سے بیان کریں

گے کہ موجودہ حالات میں کیا تجربہ ہے اور ماضی میں کیا تھا؟ ان سوالات کا جواب اس وقت تک نہیں دیا جا سکے گا کہ جب تک تھیوری کے ذریعہ مدد نہ کی جائے اور نہ دیکھا جائے کہ عورتوں کی تاریخ اور روایتی تاریخ کے درمیان کیا رشتہ ہے؟ اس لئے تھیوری اور سیاست کے مابین تعلق پیدا کرنے کی اشد ضرورت ہے۔ اور اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ سابی علوم کے ماہرین کے درمیان جو بحث و مباحثہ ہو رہے ہیں وہ ان کا ایک حصہ بنیں۔ (43) عورتوں کی تاریخ کو کمی بھی صورت میں سیاست سے جدا کر کے نہیں دیکھا جا سکتا ہے ' اس کے لئے ضروری ہے کہ اقتدار اور اس سے متعلق اواروں ' عقائد' رسومات' اور اس طریقہ کار کو سمجھا جائے کہ جو معاشرے میں ان کو پیدا کرتا ہے۔ اس لئے میں کہتی ہوں کہ عورتوں کی تاریخ بھینی طور پر سیای ہے اور اس سابی عمل کو سمجھنے کے لئے جمیں تھیوری کی بھی ضرورت ہے۔

#### References

- 1. "Women in the Beehive: A seminar with Jacques Derrida," transcript of the Pembroke Center for Teaching and Research Seminar with Derrida, in Subjects/Objects (Spring 1984). p. 17.
- 2. Cited in Karen Winkler, "Women's Studies After two Decades: Debates over Politics. New Directions for Research", *The Chronicle of Higher Education*, September 28, 1988, p. A6.
- 3. Nancy Fraser and Linda Nicholson, "Social Criticism Without Philosophy" unpublished ms. 1987. p. 29.
- 4. Roland Barthes, *Mythologies* (Paris 1957), p. 230. See also Michel Foucault, *The History of Sexuality Vol. I An Introduction* (New York, 1980), pp. 92-102.
- Gayatri Chakravorty Spivak, "The Politics of Interpretation", in W. J. T. Mitchell, *The Politics of Interpretation*, Chicago, 1983, pp. 347-66; Mary Poovey, *Uneven Developments: The Ideological Work*

- of Gender in mid-Victorian England, (Chicago, 1988) See also "ideology" in the glossary of Louis Althusse and Etienne Balibar, *Reading Capital*, tr. Ben Brewster (London, 1979), p. 314.
- 6. Jo Freeman, "Women on the More: Roots of Revolt. in Aliee S. Rossi and Ann Calderwood (eds.), *Academic Women on the Move* (New York, 1973), pp. 1-37. See also the essays by Aliee Rossi and Kay Klotzburger in this same volume.
- 7. Sara Evans, Personal Politics (New York, 1979).
- 8. Quotation from Barnaby Keeney, President of Brow University, Pembroke Alumnae 27:4 (October 1962). I
- 9. Keeney, ibid. pp. 8-9: Jessie Bernard, Academic Wome (Cleveland, 1966); Lucille Addison Pollard, Women of College and University Faculties: A Historical Survey and a Study of their present Academic Status, (New York, 1977). See especially, p. 296.
  - 10. Peter Novick, That Noble Dream: The "Objectivity Question" and the American Historical Profession (New York, 1988).
- 11. On the issue of access see Mary G. Dietz, "Context All: feminism and Theories of Citizenship", Jill & Conway, "Politics, Pedagogy, and Gender;" and Joa W. Scott. "History and Difference", all in *Daedalu* (Fall 1987), pp. 1-24, 137-52, 93-118, respectively.
- 12. Howard K. Beale, "The Professional Historian" H Theory and His Practice," *Pacific Historical Review 2* (August 1953), p. 235.

- 13. Historians and the Sears Case, *Texas Law Review*, 66:7 (October 1988), pp. 301-31. On the Sears case also, Ruth Milkman, "Women's History and the Sears Case," *Feminist Studies 12* (Summer 1986), pp. 375-400; and Joan W. Scott, "The Sears Case," in Scott, *Gender and the Politics of History* (New York, 1988), pp. 167-77.
- 4. Eleen Somekawa and Elizabeth A. Smith, *Journal of Social History Fall 1988*, pp. 149-61.
- 5. Schrome Dev. *The problems of women's history*, Urbana 1976.
- 6. Womens Worker and the industrial Revolution 1750-1850 (London, 1930) and Mary Beard. *On Understanding Women* (New York, 1931).
- 7. Virginia Woolf, A Room of One's Own (New York, 1929). p. 47.
- Jacques Derrida, Positions. (Chicago 1981), p. 43. See also Derrida: Of Grammatology, tr. Gayatri Chakravorty Spivak (Baltimore, 1974), pp. 141-64.
- 9. Barbara Johnson, introduction to her translation of Derrida's *Disseminations*, (Chicago, 1981), p. xiii.
- Martha Minow, "The Supreme Court 1986 Term: Foreword: Justice Engendered," *Harvard Law Review* 101, no. 1 (November 1987), pp. 9-95.
- 1. Ibid., p. 13.
- 2. On the question of history's representations see, Gayatri Chakravorty Spivak, "Can the Subaltern Speak?" in Gary Nelson and Lawrence Crossberg. *Marxism and the Interpretation of Culture* (Urbana, 1988), pp. 271-313.

- 23. Michel de Certeau, "History Science and Fiction", in *Heterologies: Discourse on the Other* (Minneapolis, 1986), p. 217-18.
- 24. Mary Hawkesworth, "Knower, Knowing, Known..." Signs (Spring 1989), pp. 533-557.
- 25. Martha Minow, "Justice Engendered," *Harward Law Review* 101 (November 1987), p. 67.
- 26. Norman Hampson. "The Big Store", London Review of Books (21 January- 3 February 1982), p. 18: Richard Cobb, "The Discreet Charm of the Bourgeoisie", New York Review of Books (April 11, 1985), pp. 21-7: Robert Finlay. "The Refashioning of Martin Guerre", and Natalie Zemon Davis, "On the Lame", both in the American Historical Review 93:3 (June 1988), pp. 553-71, and 572-603, respectively.
- 27. Elizabeth Weed, *Introduction to Coming to Terms: Feminism Theory, Politics* (New York, 1988), p. 6 (of typed transcript).
- 28. Testimony of Joan Scott to University of North Carolina-Chapel Hill Curriculum Committee, May, 1975, cited in Pamela Dean, Women on the Hill: *A History of Women at the University of North Carolina* (Chapel Hill, 1987), p. 23.
- 29. See Joan W. Scott, "Women's History: The Modern Period", *Past and Present 101* (1983) pp, 141-157.
- 30. For histories of women's work, see Louise A. Tilly and Joan. W. Scott, Women, Work and Family (New York, 1978: 1987); Alice Kessler-Harris: Out to Work: A History of Wage-Earning Women in the United States (New York, 1982; Thomas Dublin, Women at Work:

The Transformation of Work and Community in Lowell. Massachusetts, 1826-60 (New York, 1979; Sally Alexander, "Women's Work in Nineteenth-Century London: A Study of the Year 1829-50", in Julier Mitchell and Ann Oakley, (eds), The Rights and Wrongs of Women (London, 1976); Patricia A. Cooper, Once a Cigar Maker: Men, Women, and Work Culture in American Cigar Factories, 1900-1919 (Urbana, 1987).

- 31. Linda Kerber, "Separate Spheres, Female Worlds, Woman's Place: The Rhetoric of Women's History", *Journal of American History* 75:1 (June 1988), pp. 9-39.
- 32. Denise Riely, "Am I that name?" Feminism and the Category of "women" in History (London and Minneapolis, 1988).
- 33. See, for example, the symposium on "Women's Culture" and *politics in Feminist Studies* 6 (1980), pp. 26-64
- 34. Susan Hardy Aiken, et al., "Trying Transformations: Curriculum Integration and the Problem of Resistance", Signs 12:2 (Winter 1987), pp. 255-75. See also in the same issue Margaret L. Anderson, "Changing the Curriculum in Higher Education", pp. 222-254.
- 35. See, Gail Rubin, "The Traffic in Women: Notes on the Political Economy of Sex", in Rayna R. Reiter, (ed.), Towards an Anthropology of Women (New York, 1975). See also, Joan W. Scott, "Gender: A Useful Category of Historical Analysis:, American Historical Review 91:5 (December 1986): and Donna Haraway,

- "Geschlecty, Gender, Genre: Sexualpolitic eines Wortes", in Viele Orte uberall? Feminismus in Bewegung (Festschrift für Frigga Haug), ed. Kornelia Hauser (Berlin, 1987), pp. 22-41.
- 36. Teresa de Lauretis, "Feminist Hauser Studies/Critical Studies: Issues, Terms, and Contexts", : Cherrie Moraga, "From a Long Line of Vendidas: Chicanas and Feminism: "Biddy Martin and Chandra Talpade Mohanty, "Feminist Politics: What's Home Got to Do with it?", all in Teresa de Lauretis (ed.), Feminist Studies'Critical Studies (Bloomington, 1986), pp. 1-19, 173-190, 191-212, respectively.
- 37. See Mary Frances Berry, Why ERA Failed (Bloomingtom, 1986): Jane Mansbridge, Why We Lost the ERA (Chicago, 1986): Donald G. Mathews and Jane Sherron de Hart, ERA and the Politics of Cultural Conflict: North Carolina (New York, 1989).
- 38. See Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity (New York, 1989).
- 39. Judith Newton, "History as Usual? : Feminism and the New Historicism", *Cutural Critique*, 9 (1988), p. 93.
- 40. Joan Scott, "A Reply to Criticism", *International Labour and Working Class History 32* (Fall 1987), pp. 39-45.
- 41. The irony is striking. Historians of women who have accepted the discipline's notions of universality (adding the universal category "women" to the existing one of "men") and of mastery (assuming that historians can achieve disinterested or complete knowledge of the past) nonetheless characterize their position as

- "political" a term that indicates their subversive relationship to the discipline. I think this is yet another example of the logic of the supplement, women's historians (whatever their epistemological position) are neither fully of nor fully out of the profession of history.
- 42. See John Toews, "Intellectual History After the Linguistic Turn: The Autonomy of Meaning and the Irreducibility of Experience", *American Historical Review*, 92, (October 1987), pp. 879-907.
- 43. David Harlan, "Intellectual History and the Return of Literature", David Hollinger, "The Return of the Prodigal: The Persistence of Historical Knowing", and Alan Megill, "Recounting the Past: 'Description' Explanation, and Narrative in Historiography", pp. 581-609, 610-21, and 627-53, respectively.

## ماضى كاشعور

#### اريك ہوبس باؤم

دیکھا گیا ہے کہ لوگ اپنی عمر سے زیادہ افراد کے درمیان رہنے کی وجہ سے ماضی کی بارے میں باشعور ہو جاتے ہیں اور حال و ماضی میں فرق کرنے لگتے ہیں۔ (ماضی کی تعریف یہ کی جا سے بہا ہو چکے ہیں)
مورخ بھی ان معاشروں کے بارے میں ہی جانے کی جبتو کرتے ہیں کہ جن کا ماضی محفوظ ہو تا ہے۔ کسی بھی معاشرے میں ماضی کا سایہ اس قدر گرا اور چھایا ہوا ہو تا ہے کہ ہر فرد اس سے کسی نہ کسی شکل میں اپنا تعلق بنا ہے اور اس سے اپنی شناخت کا تعین کرتا ہے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بعض حالات میں وہ اس سے تعلق رکھنے کے بجائے اس سے لاتعلق کا اظہار کرے۔ گر دونوں صورتوں میں ماضی سے اس کا گرا رشتہ رہتا ہے۔ لاندا ماضی کا عمد انسانی شعور کی مختلف جبتوں اور قدروں کی تشکیل کرتا ہے جن کی بنیاد پر ادارے اور روایات بنتی ہیں۔ اب رہا مورخ تو اس کا سب سے برا فریضہ یہ ہو تا ہے کہ وہ ''ماضی کے اس احساس'' کا تجزیہ کرے اور تاریخی عمل میں جو تبدیلیاں ہو کیں ہیں ان کی نشان دبی کرے۔

(1)

تاریخ میں ہم ان معاشروں اور برادریوں کے بارے میں تذکرے کرتے ہیں کہ جن کا زمانہ حال ماضی کی بنیاد پر تغییر ہوا ہے۔ ہو تا یہ ہے کہ ہر معاشرے میں نئی نسل اس بات کی کوشش کرتی ہے کہ اپنے سے کچھلی نسل کی پوری طرح سے پیروی کرے۔ اگر وہ اس پیروی میں ذرا بھی کو تاہی کرتے ہیں تو اس کو اپنی نالائقی تصور کرتے ہیں۔ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ اگر کمی معاشرے میں ماضی ذہنوں پر چھا جائے تو اس

صورت میں وہ تبدیلی اور ایجادات کی راہ میں زبردست رکاوٹ بنآ ہے۔ لیکن کوئی ایسا معاشرہ مشکل ہی سے ملے گا کہ جو تبدیلی سے زیج سکے اور خود کو ایک جگہ ٹھرا ہوا رکھ سے۔

اگر تبریلی کے عمل کا جائزہ لیا جائے تو یہ دو طرح سے ہوتی ہے: اول تو اس حوالہ سے کہ جس میں ماضی کو سرکاری نقطہ نظر سے دیکھا جاتا ہے۔ اس نقطہ نظر سے ماضی کے واقعات کا انتخاب کیا جاتا ہے کہ کون می چیز کو یاد رکھا جائے اور کس کو بھلا دیا جائے۔ لاذا اس ماضی کے حوالہ سے جب معاشرہ کی تشکیل ہوتی ہے تو صرف ان تبدیلیوں کو قبول کیا جاتا ہے کہ جو مشحکم شدہ نظام کو برقرار رکھتے ہوئے ہوتی ہیں اور اس کو کسی فتم کا نقصان نہیں پہنچاتی۔ لیکن کبھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ تبدیلی کا یہ عمل ابتداء میں مشحکم شدہ نظام کے لئے خطرہ معلوم نہیں ہوتا گر وفت کے ساتھ تبدیلی اس نظام کے استحکام میں دراڑیں ڈائل شروع کر دیتی ہے۔ یہ بھی ہوتا ہے کہ مشحکم روایات کا معاشرہ یہ سجھتے ہوئے کہ نئی ایجادات اور تبدیلیاں اس کی ساخت پر کوئی اثر نہیں ڈالیس گی' وہ ضرورت کے تحت نئی نکنالوجی یا ایجادات کو افقیار کر لیتا ہے کہ عید کہ غذا کے حصول کے لئے نئی فصلیں' یا ذرائع نقل و حمل کے لئے شالی امریکہ کے ریڈ انڈینز کا گھوڑوں کو اپناتا یا نئے ہتھیاروں کا استعال کرنا وغیرہ۔ دو سری طرف وہ معاشرے بھی ہوتے ہیں کہ جو ہر تبدیلی کی مخالفت کرتے ہیں اور ہر نئی ایجاد طرف وہ معاشرے بھی ہوتے ہیں کہ جو ہر تبدیلی کی مخالفت کرتے ہیں اور ہر نئی ایجاد کی مزاحمت کرتے ہیں باکہ ان کی ساخت میں کوئی فرق نہ آئے۔

روایتی ماضی اپنی جگہ ٹھرا ہوا' تک نظر' اور انتا پند ہو تا ہے کیونکہ یہ وہ ماضی ہوتا ہے کہ جو زمانہ حال کی تشکیل کرتا ہے۔ اس کی مثال کورٹ آف ائیل کی ہی ہوتی ہوتا ہے کہ جس میں زمانہ حال اپنے مقدمات کا فیصلہ چاہتا ہے۔ اس میں قانون رواج کے برابر اہمیت کا حامل ہو تا ہے' وہ معاشرے کہ جمال تعلیم نہ ہو' وہال عمر دانش مندی کی دلیل ہو جاتی ہے۔ ایسے معاشروں میں سرکاری دستاویزات تاریخ کا ماخذ بن جاتی ہیں اور ان کی بنیاد پر جو تاریخ کھی جاتی ہے وہ افھارٹی کا درجہ حاصل کر لیتی ہے۔ اس کی مثل اس طرح سے دی جا سکتی ہے کہ امریکہ میں مقامی باشندے زمینوں پر قانونی حق

کو اس لئے طابت کرتے ہیں کہ وہ ان کے قبضہ میں ہزارہا برس سے ہیں' ان کا یہ حق اس یادواشت پر ہے کہ جو ایک نسل دو سری نسل کو منتقل کرتی چلی آئی ہے۔ یا اس حق کی دو سری دلیل وہ دستاویز یا چارٹر ہیں کہ جو کولونیل حکومت نے انہیں دیئے تھے۔ ان دستاویزات کو انہوں نے انہائی حفاظت کے ساتھ رکھ رکھا ہے۔ یادواشت اور تحریی دستاویزات وونوں ہی ماضی کے ریکارڈز ہیں جو کہ زمانہ حال میں ان کے حقوق کی ضانت دے رہے ہیں۔

لیکن چاہے معاشرہ کمی قدر انتما پند اور روایت پرست ہو' وہ نے خیالات اور ایجادات کو روکنے میں پوری طرح سے کامیاب نہیں ہوتا' ایسے معاشروں میں نئ شراب کو پرانی بو تلوں میں بھرنے کی کوشش ہوتی ہے تاکہ ظاہری طور پر معاشرہ اپی ساخت کو بر قرار رکھ سکے۔ اس کی مثال ایس ہے کہ اب جیسی یا خانہ بدوش گھوڑا گاڑی کے بجائے کاروں کا استعال کرتے ہیں' لیکن بظاہروہ اپی خانہ بدوشی کی روایت کو قائم رکھے ہوئے ہیں۔ جن طالب علموں نے ہندوستان کی جدید تاریخ میں جدیدیت اور قدامت پرستی کے درمیان کش کمش کی تاریخ کا مطالعہ کیا ہے' انہیں معلوم ہے کہ قدامت پرستی کے درمیان کش کمش کی تاریخ کا مطالعہ کیا ہے' انہیں معلوم ہے کہ خود کو تبریل کرے' اور غیر رسمی طور پر شلیم کرتے ہوئے' نئے خیالات و روایات کو خود کو تبریل کرے' اور غیر رسمی طور پر شلیم کرتے ہوئے' نئے خیالات و روایات کو اینے ڈھانچہ میں ضم کر لے۔

اپنے خول میں بند کر لے' لیکن اس قتم کا حل زیادہ عرصہ کے لئے کارگر ہابت نہیں ہوتا۔

اگر اس کو تشلیم کر لیا جائے کہ زمانہ حال کا کام یہ ہے کہ ماضی کی دوبارہ سے تشکیل کرے تو اس صورت میں تبدیلی کا عمل بہت آہتہ اور ست رو ہو جاتا ہے۔ اگر اس ماحول میں معاشرے کو تبدیل کرنے کی کوشش کی جائے تو اس کے لئے جو قیمت چکانا برتی ہے وہ یا تو ایسے لوگوں اور جماعتوں کی علیحدگی میں ہوتی ہے کہ جو تبدیلی کے خواہش مند ہوتے ہیں۔ جنہیں معاشرہ اپنے سے علیحدہ کر دیتا ہے 'اور یا پھر برے پیانہ یر تحریک کی ضرورت ہوتی ہے کہ کوئی تبدیلی آئے جاہے وہ آبادی کے اضافہ کی وجہ سے ہو' یا ککنالوجی کی ایجادات کے نتیجہ میں ہو' جب بھی اسے روایق معاشرے میں قبول کیا جائے گا تو روایات و عقیدہ کو یا تو خاموثی سے اس کے مطابق ڈھال لیا جائے گا' یا معاشرہ کی ساخت کو ڈھیلا کر دیا جائے کہ وہ اس میں شامل ہو جائے۔ اس شکل میں بعض او قات مشکل اور ناپندیدہ قتم کی تبریلیوں کو بھی شامل کر لیا جاتا ہے جیسے کہ سیانوی فتح کے بعد جنوبی امریکہ کے انڈینز نے کیتھولک ذہب کو اختیار کرلیا۔ اگر الیانہ ہو تو ایک روایق معاشرے کے لئے برا مشکل ہو جاتا ہے کہ وہ تبدیلی کے عمل کو کس طرح سے قبول کرے۔ کیونکہ ایک روایق معاشرہ ہر صورت میں اپنی بنیادی ساخت کو برقرار رکھنا چاہتا ہے۔ محض اس طریقہ سے وہ اپنی روایات کو بھی برقرار رکھ سكتا ہے اور تبديلي كو اس كے فريم ورك ميں قبول بھى كر ليتا ہے۔ يہ كمناكم روايتي معاشرہ این جگہ جامد اور ٹھمرا ہوا رہتا ہے ' یہ محض افسانہ ہے۔ لیکن یہ صحیح ہے کہ تبدیلی کے مراحل میں ایک نقطہ تک وہ روایتی رہتا ہے' اور ماضی کے سانچہ میں اس کا زمانہ حال و حلتا رہتا ہے ' یا بیا کہ بیا فرض کر لیا جاتا ہے کہ ماضی اس کے حال میں

اگرچہ یہ سمجھا جاتا ہے کہ دیماتی معاشرہ میں تبدیلی بہت آہستہ آہستہ اور کم ہوتی ہے۔ گر در حقیقت کسانوں پر مشمل معاشرہ بھی اس وسیع اور چھیا ہوئے معاشرہ کا حصہ ہوتا ہے کہ جس میں شہری اور دیماتی دونوں آتے ہیں اور جو اقتصادی اور سیاسی

نظاموں کے تحت آپس میں جڑے ہوتے ہیں۔ اس لئے یہ تبدیلی کے عمل سے دور نہیں رہ سکتے ہیں۔ اگر ماضی معاشرے کے نظام کو اندرونی طور پر تبدیل کرنے اور نبدیلی کا جواز فراہم کرنے میں ناکام ہو جاتا ہے تو اس صورت میں مقامی طور پر تبدیلی کا اللہ اس کی جگہ لے لیتا ہے۔ یہ تبدیلی روایتی فریم ورک میں کھل مل جاتی ہے۔ اس مورت حال میں اکثر یہ ہوتا ہے کہ کسان شریوں کے بارے میں ان خیالات کا اظہار کرتے ہیں کہ "وہ بھیشہ نئی چیز کی تلاش میں رہتے ہیں۔"

ماضی کے تسلط سے یہ خیال نہیں کرنا چاہئے کہ اس کی وجہ سے سابی طور پر کوئی زکت نہیں ہے کیونکہ اس سے اس نظریہ کو تقویت ملتی ہے کہ "تاریخ خود کو وہراتی ہے" جو کہ تاریخی عمل کو پس ماندگی کی جانب لے جاتا ہے۔ جب کہ تبدیلی کا عمل اس سے کا ثبوت ہے کہ تاریخ برابر ترقی کر رہی ہے اور آگے کی جانب جا رہی ہے۔

#### (2

جب ساجی تبدیلی کسی معاشرے کو ایک خاص مقام اور مرحلہ سے آگے بردھ کر

یہ ہو تو اس کے بعد اس کا زمانہ حال ماضی کے تسلط سے آزاد ہو جاتا ہے، اور

بنہ سے خود ایک ماڈل کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ ہم اپنے آباؤ اجداد کے طریقوں پر اسی

وقت مل کرنا چاہتے ہیں کہ جب ان کی روایات ماضی کا حصہ ہو جاتی ہیں، اس وقت سے

خب ہو آ ہے کہ ہمارے مسائل کا حل ہمارے آباؤ اجداد کے عمل میں پوشیدہ ہے۔

لیکن سے ممکن نمیں ہوتا ہے کہ ماضی کو جیسا کہ وہ تھا اس کا دوبارہ سے احمیاء کیا جائے،

اس لئے بعض او قات ماضی کا یہ احمیاء نئے خیالات کے لئے جواز ہوتا ہے کہ جس کے

نام پر نئے افکار کو قبول کیا جاتا ہے۔ آگرچہ بھی بھی یہ کوشش ہوتی ہے کہ ماضی کو اس

کی بنیادی شکل میں لایا جائے جیسا کہ زیاٹا (Zapata) کی راہنمائی میں سیکسیکو کے

کسانوں نے چالیس سال قبل کے حالات کو دوبارہ سے لانا چاہا۔ مگر جیسا کہ تاریخ بتاتی

ہے' ماضی کو اس کی اصلی شکل میں لوٹا کر لانا ممکن نہیں ہو تا ہے' کیونکہ جب بھی اس

کی تھکیل نو ہوتی ہے تو یہ مشکل ہوتا ہے کہ ماضی کے ہر ادارے اور روایت کو

یادداشت یا ریکارڈ کی بنیاد پر اس طرح سے تعمیر کیا جائے کہ جیسی وہ تھی۔

دوسرا مشکل مرحلہ یہ ہو تا ہے کہ تاریخی عمل کے دوران جو نئی چیزیں خیالات اوایات محاشرے میں سرایت کر گئی ہیں ان کو کیسے نکالا جائے کیونکہ اس کی مثال ایسے ہی ہے کہ جیسے جسم میں بندوق کی گولی داخل ہو جائے تو اسے سرجری کے ذریعہ ہی نکالا جا سکتا ہے۔ اس صورت میں گولی تو نکل جاتی ہے گر جسم اس طرح سے رہتا ہے۔ اس لئے احیاء کی صورت میں معاشرے کے جسم سے ان تمام بیرونی عناصر کو نکالن ہو تا ہے۔ اس لئے احیاء کی صورت میں معاشرے کے جسم سے ان تمام بیرونی عناصر کو نکالن ہو تا ہے۔

اس کے علاوہ جب بھی احیاء کی تحریک اٹھتی ہے تو یہ معاشرے میں دو سرے علی عناصر کو متحرک کر دیتی ہے' جیسا کہ سکسیکو کے کسان زباٹا کی راہنمائی میں انقلابی بن گئے۔ اس طرح احیاء بھی بھی ساجی انقلاب کی راہیں کھول دیتا ہے۔ اگر سکسیکو کی متاریخ کا مطالعہ اس روشنی میں کیا جائے تو پتہ چاتا ہے کہ اس کی وجہ سے سکسیکو ایک نئی شکل میں وجود میں آیا۔

بسرطال یہ ایک حقیقت ہے کہ گمشدہ ماضی کو واپس نہیں لایا جا سکنا سوائے اس کے کہ اس کے کچھ پہلوؤں کو دوبارہ سے تھوڑی بہت تشکیل دی جائے ، بالکل ای طرح جیسے کہ پرانی عمارت کی مرمت کرلی جائے ۔ لیکن احیاء کی کوششیں برابر ہوتی رہتی ہیں ۔ اس پر بھی غور کرنے کی ضرورت ہے کہ جب ماضی کے احیاء کی بات ہو، ، ہے تو وہ کون سے خاص پہلو ہوتے ہیں کہ جن کو دوبارہ سے لانے کی خواہش ہوتی ہے ۔ مورخ اس سلسلہ میں قدیم اور پرانے قوانین ' فرہب' اظال کے احیاء کی کوششوں کی نشان دہی کرتے ہیں ۔ لیکن یہ بھی دیکھا گیا ہے کہ مردہ یا قریب المرگ اقتصادی نظام کو بھی دوبارہ سے نافذ کرنے کی کوشش ہوتی ہے ۔

احیاء کی ان تحریکوں کے اثرات کا جائزہ لینے کے لئے ضروری ہے کہ ان میں جو فرق ہے اس کا جائزہ لیا جائزہ لیا جائزہ لیا جائزہ لیا جائے آگر ندہجی اور اخلاقی قدروں کے احیاء کی بات ہوتی ہے اور سے تحریک کامیاب ہو جاتی ہے تو اس صورت میں اس کے جو اثرات ہوں گے ان میں اب کمی لؤکی کو اس بات کی آزادی نہیں ہوگی کہ وہ شادی سے پہلے کمی سے

جنسی تعلقات رکھے اور ہر مخض کو اس پر بیجور کیا جائے گا کہ وہ چرچ میں آئے۔ احیاء کی دو سری مثال یہ ہے کہ وارسا شہر کی از سرنو تقمیر کی جائے کیونکہ یہ جنگ کے دوران تباہ ہو گیا تھا۔ یا ان نئی چیزوں کو تس نہس کر دیا جائے کہ جو معاشرہ کے خلاف ہیں جیسے پراگ کے شہر سے اسٹالن کے مجسمہ کو گرا دیا گیا اور شہر کو اس کے بغیر اس حالت میں واپس لایا گیا جیسا کہ وہ تھا۔ اگرچہ یہ فیصلہ کرنا بڑا مشکل ہے کہ لوگ کون سے ماضی کا احیاء چاہتے ہیں اور کس کو فراموش کرنا چاہتے ہیں؟ کیا وہ ماضی کی شان و شوکت کو واپس لانا چاہتے ہیں یا ماضی کی آزادی کو؟ یہ مشکل سوالات ہیں کہ جن کا جواب بھی مشکل اور پیچیدہ ہے۔

احیاء کی دو قسمیں ہیں: ایک وہ کہ جو معاشرے کو متاثر کرتی ہے اور اس پر اثر انداز ہوتی ہے۔ دو سری قشم محض علامتی ہوتی ہے۔ جیسا کہ اوپر دی گئی دو مثالوں سے ظاہر ہوتا ہے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بھی اثر کرنے والی اور علامتی احیاء کی تحریکیں آپس میں مل جائیں۔ جیسا کہ چرچل برطانوی پارلیمنٹ کے بارے میں کہتا تھا کہ اس کی تقبیراتی ساخت الی ہے کہ جو پارلیمانی سیاست' مباحثہ' اور ماحول کو برقرار رکھے وکے ہے۔ لندا ایک طرف تو اس کی علامتی اہمیت ہے' دو سری طرف متاثر کرنے الی۔ لندا ان دونوں کے باہمی تعلق کی وجہ سے ضروری ہے کہ اس کی حفاظت کی

کین جب بھی ماضی کی واپسی کی بات ہوتی ہے تو ایک مرحلہ یا اسینی وہ آتی ہے کہ جمال اس کو واپس لانا ناممکن ہو جاتا ہے۔ اس اسینی پر ماضی اس قدر دور ہو جاتا ہے کہ وہ موجودہ حالات کے تحت اجنبیت اختیار کر لیتا ہے۔ اس لئے ایسے ماضی کو جو بہت دور اور گشدہ ہے اور جس کا حال سے کوئی رشتہ اور تعلق نہیں رہا' ایسے ماضی کو واپس لانے کی بات کرنا' یا اسے وہرانا مکمل طریقے سے بناوٹی اور جھوٹ ہو تا ہے۔ مثلاً دکھانا'' کا نام رکھ کر افریقہ کے ایک ملک کی تاریخ اور جغرافیہ کو موجودہ حالات سے توڑ کر دور دراز کے ماضی میں رکھ دیا گیا ہے۔ یمی صورت صیہونیوں کی ہے جنہوں نے ماضی کی بنیاد پر اسرائیل کی ریاست کو قائم کیا' جو موجودہ حالات کے بالکل بر عکس ہے ماضی کی بنیاد پر اسرائیل کی ریاست کو قائم کیا' جو موجودہ حالات کے بالکل بر عکس ہے

اور یمودیوں کی دو ہزار سالہ تاریخ اور موجودہ حالات دونوں کی نفی ہے۔

تاریخ کو اپنی مرضی کے مطابق تشکیل دے کر دو قتم کی کوششیں ہوتی ہیں: ایک تو اس کے ذریعہ سے معاشرے اور لوگوں کو لفاظی یا تجزیاتی طریقہ سے اپنے حق میں ہموار کیا جاتا ہے، یا اس کو استعال کرتے ہوئے پر خلوص طریقے سے ماضی کی تغیر نو کی جاتی ہے۔ جہاں تک ماضی کی واپسی کی بات ہے تو بھی تو اس سے انکار کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ سترہویں سے انیسویں صدی کے انگلتان کے انقلابی تھے کہ جو نار من عمد سے پہلے کے معاشرے کو قطعی ماڈل بنا کر واپس لانا نہیں چاہجے تھے۔ لیکن دو سری طرف جدید قومی تحرک ہیں ہیں کہ جو تاریخ کی مدد سے نو آبادیاتی دور سے پہلے کے معاشرے کی واپسی کا نعرہ لگاتی ہیں۔ ان میں بعض تاریخ کی بنیاد پر قومی سرصدوں کا نئے معاشرے کی واپسی کا نعرہ لگاتی ہیں۔ ان میں بعض تاریخ کی بنیاد پر قومی سرصدوں کا نئے سرے سے تعین کرنا چاہجے ہیں یا کچھ علاقوں پر دعوی کر کے انہیں عاصل کرنا چاہجے ہیں۔ اس کی مثال یمودیوں سے لے کر جرمنوں کے دعووں سے دی جا سکتی ہے جو کہ تیں۔ اس کی مثال یمودیوں سے دی جا کھی اپنے دعووں کو فابت کرتے تھے۔

(3)

ماضی کو اسی وقت رو کیا جاتا ہے کہ جب معاشرے میں نے خیالات و افکار' اور نئی ایجادات کو تسلیم کر کے انہیں ساجی زندگی کا حصہ بنا دیا جائے۔ یہ عمل اس رویہ کو ظاہر کرتا ہے کہ معاشرہ ایک جگہ شمرا ہوا نہیں ہے بلکہ آگے کی جانب ترقی کر رہا ہے۔ یماں پر دو سوالات اٹھتے ہیں: اول تو یہ کہ نئی باتوں اور ایجادات کو کس طرح سے صحیح خابت کیا جائے اور ان کا جواز دیا جائے' دو سرے یہ کہ ان کی وجہ سے معاشرے میں جو تبدیلیاں آئیں گی انہیں کیے تسلیم کیا جائے۔

ہمیں اس کے بارے میں کم معلومات ہیں کہ "جدید" اور "انقلابی" الفاظ کو کیوں اور کس لئے "اچھے" اور "ضروری" کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔ اس کو جاننے کے لئے تحقیق کی ضرورت ہے لیکن دیکھا یہ گیا ہے جدیدیت یا ایجادات کو اس وقت خوشی سے اختیار کر لیا جاتا ہے کہ جب اس کا مقصد فطری ذرائع پر کنٹرول کرنا ہو۔ جیسے سائنس اور گنالوجی جے انتمائی قدامت پند معاشرے بھی ہوی جلدی افتیار کر لیتے ہیں۔ کیا کوئی ایسی مثال ہے کہ جس میں بائیکل 'ٹرازسٹریا ریڈیو کو توڑا گیا ہے۔ (اس کی مثال پاکستان میں ہے کہ جمال بنیاد پرست فاص طور سے ٹی وی کے سخت مخالف بیں اور اسے تو ٹرنا ان کے نزدیک جماد میں کافر کو قتل کرنے کے برابر ہے) لیکن ساجی و سابی تبدیلیاں اور جد تیں جو معاشرے میں کچھ جماعتوں اور افراد کے لئے تو اہم ہو سابی مراوایق معاشرہ ان کو اپنانے اور قبول کرنے کی سخت مزاحت کرتا ہے۔ سائنس اور نکنالوجی کی وجہ سے جو تبدیلیاں تیز رفتاری کے ساتھ آتی ہیں' انہیں اپناتے ہوئے' وہی لوگ ساجی و سابی تبدیلیوں کے اور ان کے نتیجہ میں قائم ہونے والے ساجی تعلقات اور رشتوں کی سخت مخالفت کرتے ہیں۔ آگر کہیں کی نکنالوجی کی ایجاد کو مسترد کیا جاتا ہے تو اس کی تہہ میں بھی یہ ڈر اور خوف ہوتا ہے کہ اس وجہ ایکار کوئی اثر نہ پر جائے۔

وہ نی چیزں کہ جو فاکدہ مند ہوتی ہیں اور ساجی طور پر غیر جانبدار انہیں بغیر کی حیل و جبت کے قبول کر لیا جاتا ہے' خاص طور سے اس کی قبولیت ان لوگوں پر نیادہ ہوتی ہے کہ جو کمنالوجی کی تبدیلی سے آگاہ ہوتے ہیں۔ اس صورت میں ان نئ تبدیلیوں کو کسی جواز کی ضرورت نہیں ہوتی۔ یہاں تک کہ فرہبی روایت پند بھی ان کو قبول کرنے میں کوئی دفت محسوس نہیں کرتے ہیں۔ ہم سب ہی جانتے ہیں کہ اگر مقدس متن میں کوئی تبدیلی ہو تو اس کا ردعمل کس قدر شدید ہوتا ہے' لیکن مقدس شہیہوں کو جب جدید کمنالوجی کے ذریعہ تبدیل کیا جاتا ہے تو اس پر نہ تو کوئی ردعمل ہوتا ہے اور نہ ہی احتجاج۔

تبھی تبھی نئی چیزیں اجھائی طور پر روشناس کی جاتی ہیں اور انہیں منفی قوتوں کے خلاف اس طرح سے چیش کیا جاتا ہے کہ جیسے یہ اصلاح کا ایک عمل ہے جو معاشرے کو بہتر بنانے کے لئے ضروری ہے۔ یہ جالمیت کے خلاف عقلیت' غیر فطری عمل کے خلاف فطری عمل یا شرکے خلاف نیکی ہے۔

اس سلسلہ میں ایک ولچیپ بات نیہ ہے کہ جب تبھی تبدیلی کا عمل شروع ہو تا

ہے تو ماضی اس کو بہتر طریقہ سے سیجھنے میں مدد دیتا ہے' وہ اس طرح سے کہ لوگ اس کو جاننے اور اس کا تجربیہ کرنے کے لئے تاریخ کو دریافت کرتے ہیں کہ اس میں ارتقائی عمل کس شکل میں ہوا ہے۔ اس طرح ماضی حال کو تشکیل دینے والا عمل بن جا تا ہے کہ تاریخ کن کن مراحل اور راستوں سے گذر کر حال تک آئی ہے۔

یمال میہ سوال بھی ہو تا ہے کہ اگر کوئی مستقبل کے بارے میں ماضی کے کسی ماڈل کو خلاش کرنا چاہے تو کیا ہیہ ممکن ہے؟ اکثر "قدیم معاشروں" (Primitive Societies) کے بارے میں بیہ خیال کیا جاتا ہے کہ بیہ ماضی ہے کہ جو حال میں رہ رہا ہے۔ اس کئے انیسویں اور بیسویں صدیوں کے ماہرین ساجیات نے معتدیم کمیونزم" کو ایک تجزیاتی آلہ کے طور پر لیتے ہوئے کو شش کی ہے کہ زمانہ حال کے مسائل کا حل تلاش کیا جائے۔ اگرچہ نظریاتی طور پر یہ ممکن نہیں ہے کہ مستقبل کے بارے میں پچھ بتایا جائے کیکن لوگوں میں مستقبل کے بارے میں جاننے کی اس قدر شدید خواہش ہوتی ہے کہ اسے آسانی سے نظر انداز بھی نمیں کیا جا سکتا اس لئے ماضی کے روبوں اور رمجانات کی بنیاد پر مستقبل کے بارے میں کوئی رائے دی جا سکتی ہے۔ لیکن یوٹوپیائی معاشرہ کی تصویر تھینینے یا امید دلانے کے بجائے مورخوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ مستقبل کے بارے میں ان تاریخی بنیادوں پر بات کریں کہ جن کا ریکارڈ ان کے پاس ہے اور ان روایات و اداروں کی روشنی میں رائے دیں کہ جو پہلے سے معاشرہ میں قائم ہیں۔ تاریخ کی اپنی ایک حد ہوتی ہے' وہ اکثر ان مواقع پر ہماری مدد کو نہیں ا آتی کہ جمال ہمیں اس کی شدید ضرورت ہوتی ہے۔

تاریخ ماضی کی روایات کا خزانہ ہوتی ہے اس لئے ہمارے لئے یہ ممکن ہوتا ہے کہ ان روایات کی مدد سے حالات کا برابر تجربیہ کرتے رہیں۔ تاریخی تفتیش جو کہ اس بنیاد پر ہوتی ہے کہ "حقیقت میں کیا وقوع پذیر ہوا؟" اس کے تجزیہ پر حال اور مستقبل کے بہت سے سوالات کا جواب ڈھونڈا جا سکتا ہے۔ مثلاً غریب لوگوں پر اس وفت کیا بیت سے سوالات کا جواب ڈھونڈا جا سکتا ہے۔ مثلاً غریب لوگوں پر اس وفت کیا بیت کہ جو ریلوے لائنوں کے بچھانے کی وجہ سے بے گھر ہوئے تھے؟ یا انیسویں اور بیسویں صدیوں میں شروں میں جو سرکوں کا جال بچھایا گیا اس کے لوگوں پر کیا اثرات بیسویں صدیوں میں شروں میں جو سرکوں کا جال بچھایا گیا اس کے لوگوں پر کیا اثرات

ہوئے؟ یا قرون وسطیٰ کی یونیورسٹیوں میں طالب علموں کی سرگرمیاں اور ان کے احتجاج کس قشم کے تھے؟ اور وہ کس حد تک موجودہ یونیورسٹیوں کی تشکیل اور ان کے قوانین کے بنانے میں مدوگاریا اثر انداز ہوئے۔

(4)

ماضی کے بارے میں یمال جن خیالات کا اظہار کیا گیا ہے اور اس کے ساجی

استعال پر جو روشنی ڈالی گئی ہے وہ کوئی جامع اور کمل نہیں ہے' اگرچہ کوشش ضرور

کی گئی ہے کہ اس کے خاص اور اہم پہلوؤں کو اجاگر کیا جائے۔ لیکن میں یہاں چاہتا

ہوں کہ خاص طور سے اس کے دو پہلوؤں کی جانب ضرور توجہ دلاؤں: ان میں ایک
خقیق انساب (Genealogy) ہے اور دو سرا تقویم (Chronology) ہے۔

ماضی کا شعور ان لوگوں میں ہوتا ہے کہ جو نئی باتوں اور تبدیلیوں کے خواہش مند

وتے ہیں اور جو یہ سمجھتے ہیں کہ نئی چیز کا مطلب ترقی اور بہتری ہے۔ اس رجان کا

ہدازہ ہمیں اس سے ہوتا ہے کہ ہر جدید تعلیمی ادارے میں تاریخ کا مضمون ضرور

ماس ہوتا ہے اور ہر جماعت یا گروپ کمی نہ کئی فرد کی تاریخ سے تلاش کر کے اس

و کے بیں اور جو سے بھے بیں لہ می پیرہ سبب رہ بورہ سرن ہے۔ اس رہ برازہ ہمیں اس سے ہو تا ہے کہ ہر جدید تعلیمی اوارے میں تاریخ کا مضمون ضرور اسل ہو تا ہے اور ہر جماعت یا گروپ کسی نہ کسی فرد کی تاریخ سے تلاش کر کے اس اس ہوتا ہے اور ہر جماعت یا گروپ کسی نہ کسی فرد کی تاریخ سے تلاش کر کے اس جید انقلابیوں کے ہیرو بن گئے والانکہ اگر وہ مارکسی نقطہ نظر رکھتے ہیں " تو یہ غیر ضروری ہو جاتے ہیں۔ سوال سے ہو تا ہے کہ اس طرح سے مارکسٹ نقطہ نظر کے حال ماضی کے اس پہلو سے کیا حاصل کرتے ہیں؟ کسی نہ کہ ماضی میں ردی امپائر کے خلاف ملاموں کی بعناوت ہوئی تھی " اور اگر سے فرض بھی کر لیا جائے کہ اس تحریک میں اور کیونسٹوں میں مماثلت تھی " ہب بھی ان کے اپ تجزیہ کے مطابق اس بعناوت کو ناکام ہونا تھا " یا اس سے بہت کم ایسے نتائج بر آمد ہوتے ہیں کہ جن سے جدید تحریک کو فائدہ ہوتے ہیں کہ جن سے جدید تحریک کو فائدہ ہو۔ لیکن اس سے ایک بات واضح ہو جاتی ہے۔ بغاوت کی قدیم روایت سے لوگوں کو

ہو۔ ین ان سے ایک ہاں واس رہ بال ہو سکتا ہے کہ آخر کیوں؟ کیا ماضی کا میہ شعور تاریخی تسلسل کو بر قرار رکھنے کے لئے ضروری ہے؟ اور کیا اس وجہ سے تاریخ

کے نصاب میں یہ ضرور سمجھا جاتا ہے کہ طالب علموں کو اہم افراد کے بارے میں بتایا جائے۔ ماضی کے کتلسل اور روایات کو اس طرح سے دیکھا جاتا ہے کہ اس کا تعلق ہمارے آباؤ اجداد سے ہے اور ہم زمانہ حال میں آکر اس کتلسل کی ایک کڑی بن گئے ہیں۔

تاریخ ہی کا ایک حصہ وہ ہے کہ جب بور ژوا خاندان اپنے حسب و نسب کو تاریخ سے دریافت کر کے اپنے سابی رتبہ کو بلند کرتے ہیں۔ نئی امیر کلاس اس کی کوشش کرتی ہے کہ وہ فیوڈل لارڈز اور امراء کے طرز پر معاشرے میں اپنا مرتبہ تسلیم کرائے۔ لیکن دوسری طرف جو جدید عمارتیں یورپی بور ژوا طبقہ نے تعیر کرائیں ان کو پرائے طرز تعمیرے جدا کر کے اور نئے آرٹ اور اسٹائل کو اس میں شامل کر کے امراء کے طرز تعمیرے جدا کر کے اور نئے آرٹ وار اسٹائل کو اس میں شامل کر کے امراء کے مدبہ ماضی سے انکار' معمر کے اپنی جداگانہ شخصیت کا اظہار کیا ہے۔ اس لئے یورپ کے جدبہ سرمایہ دارانہ معاشرے میں ہمیں دونوں پہلو طبتے ہیں: ماضی کی تلاش' اور انیسویں

رہے رہے کا رہے کی رہے ہیں میں سرات کے اگر اس عمد کی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تو ال ، دونوں پہلوؤں کا تجزیہ کرنا ضروری ہو گا۔ اس کے بعد تقویم کا مسلم آتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ تقریباً ہر معاشرے ہیں واقعات کو من وار اور تاریخ کی ترتیب کے ساتھ بیان کیا جاتا ہے۔ اگر تاریخ کو اوو

حصول میں تقسیم کیا جا سکتا ہے' وہ تاریخ کہ جس میں سنہ اور تاریخ ہے اور وہ تاریخ کہ جو اس کے بغیر بیان کی گئی ہے۔ لیکن موجودہ دور میں ماضی کے شعور کے لئے تقویم کا ہونا بہت ضروری ہے۔ ایسے واقعات کہ جن کا تعلق نصیحوں' ہدایتوں' دانشمندی کی باتوں اور کمانیوں سے ہو' ان کے لئے سنہ اور تاریخ کی زیادہ اہمیت نہیں ہوتی ہے۔ اس وقت بھی اس کی ضرورت نہیں ہوتی کہ جب معاشرے ماضی کے واقعات کو دیومالائی زبان میں بیان کرتے ہیں۔ مثلاً کا نات کی ابتداء اور انسان کا ارتقاء وغیرہ۔

کیکن جب معاثی' سیاسی' قانونی' اور انتظامی امور و معاملات کو بیان کیا جاتا ہے تو اس صورت میں وقت اور جگہ کی اہمیت ہو جاتی ہے اور ان کے بیان میں سنہ اور تاریخ

کا لکھنا ضروری ہو جاتا ہے۔

ہم مانسی میں اس طرح سے تیرتے ہیں کہ جیسے مجھلی بانی میں' اس سے فرار ہم سب کے لئے ناممکن ہے۔ لیکن جو چیز ہمارے لئے ضروری ہے وہ سے کہ ہم تجزیہ اور بحث و مباحثہ کرتے رہیں-

میرا مقصد بھی کی ہے کہ سے دونوں باتیں زہنوں میں پیدا ہوں اور ان پر عمل کیا

جائے۔

# قدیم ہندوستان کی سیاسی تاریخ کا مستقبل

#### الیں۔ آر۔ گوہل

میرودوش سے لے کر کہ جس نے اپنی کتاب (Histories) میں یونانی و ایرانی جنگوں کے واقعات کو بیان کیا ہے' اور ارسطو کہ جس نے انسان کو فطر ہا" سای جانور ے تعبیر کیا ہے' جان میلے (John Sceley) تک کہ جس نے تاریخ کو ''ماضی کی سیاست" بتایا ہے' نیمی سمجھا جا تا رہے کہ تاریخ کا کام بیہ ہے کہ وہ سابی موضوعات کا احاطه کرے۔ کیکن موجودہ دور میں صورت حال بدل رہی ہے' اور سیاسی تاریخ آہستہ آہت اپنی مقبولیت کھوتی جا رہی ہے' اس کی جگہ اب معاشی' ساجی' اور ثقافتی تاریخ مورخوں کے لئے ولچپی کا باعث بن گئی ہے۔ اب سیلے کی بات کو بہت ہی کم اہمیت دی جاتی ہے' بلکہ دیکھا جائے تو تاریخ کے بارے میں اس کی رائے کا نداق اڑایا جاتا ہے۔ بچپلی دو دہائیوں میں چند اہم مورخوں نے سابی تاریخ کے زوال اور اس کی غیر مقبولیت یر افسوس کا اظهار کرتے ہوئے اس بات کی کوشش کی ہے کہ اس کے زوال کی وجوہات کو تلاش کیا جائے' ساتھ ہی میں انہوں نے مشورے دیتے ہوئے ان طریقوں کی بھی نشان دہی کی کہ جن کی بنیاد پر' سایی تاریخ کو دوبارہ سے زندہ کیا جا سکے۔ (۱) کیکن بدقتمتی سے ہندوستان میں صرف ایک یا دو الیی کو ششیں ہو کیں کہ جن میں اس مسکلہ کا جائزہ لیا گیا۔ (2) ہندوستان کے وہ مورخ کو جو قدیم ہندوستان کی تاریخ پر تحقیق کر رہے ہیں' وہ ابھی تک بھنڈاکر' جیسوال' اور مکر جی کے زمانے میں رہ رہے ہیں' جب کہ ان کا دائرہ تحقیق دلچیں اور لوگوں میں اپنی اپیل کو تھو رہا ہے۔ اس مضمون میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے ہندوستان میں سایی تاریخ کے زوال کا تجزیہ کیا جائے' خاص طور سے عمد قدیم کے تعلق سے' اور یہ دیکھا جائے کہ مغرب میں جب اس قتم کے حالات تھے تو اس بارے میں ان کا رویہ کیا تھا؟

جمال تک مغرب میں سابی تاریخ کی اہمیت اور ولچپی کے کم ہونے کا سوال ہے تو اس کی کئی وجوہات ہیں' مثلاً اس بارے میں اے۔ جی۔ کریگ (A. G. Craig) کی رائے ہے کہ جرمنی اور یورپ کے دو سرے مکوں میں "قوی ریاست کی ناکامی اور اس سے وابستہ توقعات کے پورا نہ ہونے کی وجہ سے پرانی روایات کے خلاف مزاحمت کے جذبات پیدا ہوئے۔" (3) اس کے نتیجہ میں اکثر مورخوں کے خیال میں سابی تاریخ پرانے فیشن کی ایک علامت بن گئی کہ جس میں بے جان واقعات اور غیر دلچپ تفصیلات کے علاوہ پچھ نہیں رہا کہ جس میں کوئی نئی بات کمی جا سکے۔ چونکہ اس میں طبقہ اعلیٰ کی سرگرمیاں موضوعات پر چھا جاتی ہیں' اس لئے یہ تاریخ "میرو یا عظیم افراد" کی تاریخ بن کر رہ جاتی ہے۔

سیاسی تاریخ کے زوال کی ایک دوسری وجہ یہ ہے کہ بہت سے مورخ شعوری یا غیر شعوری طور پر مارکس کے نظریات کے زیر اثر آگئے۔ مارکس سیاست کو معاشرے کے انفرا اسٹر کچر میں صرف ایک پہلو کے طور پر دیکھتا ہے اور سیاسی تاریخ کو معاشرے کے پیداواری تعلقات میں ایک ضمنی شے قرار دیتا ہے۔ (4) اس لئے صاف ظاہر ہے کہ جب مارکس "ریاست کی تحلیل" کی بات کرتا ہے تو اس میں ریاست اور سیاست کے لئے اعلیٰ خیالات کی گنجائش کم ہی رہتی ہے' اور ننیجنا "سیاسی تاریخ اپنی اہمیت کھو دیتی ہے۔

### قدیم ہندوستان کی تاریخ نولیی میں جمود

ہندوستان میں سیاس تاریخ' ہندوستانی تاریخ نولیں کی بنیاد تھی' اس کی ابتداء برطانوی دور میں ہوئی اس کے ذریعہ سے ہندوستان کے ماضی کی تشکیل کی گئ- اگرچہ بیہ صبیح ہے کہ ایک وقت میں اس کو ہندوستانی نداہب اور فلفہ نے چیلیج کیا- جو کہ ہمارے قدیم کلچر کی اہم شاخیں ہیں- لیکن یونیورسٹیوں میں سیاسی تاریخ کی مکمل طور پر عکمرانی رہی' اگرچہ آج بھی بیہ صورت حال ہے کہ تعلیمی اداروں میں سیاسی تاریخ کو

زیادہ اہمیت دی جاتی ہے' لیکن پروفیشنل مورخوں کی نظروں میں اب یہ فرسودہ ہو چکی ہے کہ جس میں زیادہ کمنے اور لکھنے کی مخبائش نہیں رہی ہے۔ اس میں کچھ وجوہات تو وہی ہیں کہ جن کی وجہ سے مغرب میں اس سے دلچین کم ہوئی' اور کچھ وجوہات کا تعلق ہندوستان کے اپنے حالات سے ہے۔ ہندوستان میں سایس تاریخ کو لکھنے والے یا تو يورپين تھے يا يورني تعليم يافتہ ہندوستانی- چاہے وہ سامراجی نقطہ نظر رکھتے ہوں' يا قومی' یا کوئی اور' گر ہر صورت میں وہ بلا واسطہ یا بالواسطہ مغربی تهذیب و کلچرے متاثر تھے' النا ان کی تاریخوں میں مغربی تاریخ نولی کے "ادوار" بادشاہ اور چرچ کے درمیان تصادم" (ہندوستان کے سلسلہ میں یہ کشنری اور برہمنوں کے ورمیان کش کمش میں بدل جاتا ہے) وغیرہ جیسے موضوعات کو لے کر ان کا ہندوستان کی تاریخ پر اطلاق کیا جاتا ہے۔ یوریی تاریخ نولی کی جو حکمرانی ہندوستان کی تاریخ پر تھی' وہ اب تک ختم نہیں ہوئی ہے۔ اب بہت سے مورخ ہندوستان کی تاریخ کو مارکسی نقطہ نظر سے لکھ رہے ہیں۔ مثلاً ڈی۔ ڈی۔ کو سمبی نے اپنی کتاب "ہندوستان کی تاریخ کے مطالعہ کا تعارف" (An Introduction to the study of Indian History) میں ہندوستانی تارتَ ك بارے ميں كھا ہے كہ يہ "سنہ وار ترتيب كے ساتھ پيداوارى ذرائع اور نظام ك ارتقاء اور ترقی کا نام ہے" (5) تاریخ کے اس نقطہ نظر کے تحت سایی تاریخ دور چلی جاتی ہے اور اس کا تعلق محض پس منظر کا رہ جاتا ہے۔

ان تمام باتوں کے باوجود' آج وہ تمام مورخ کہ جو قدیم ہندوستان کی ساسی آریخ پر شخین کر رہے ہیں' ان کا دعویٰ ہے کہ وہ سائٹیفک مکتبہ فکر سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ لوگ شعوری یا غیر شعوری طور پر آر۔ جی۔ بھنڈاکر کے نقش قدم پر چل رہے ہیں کہ جس نے 1900ء میں مورخوں کے فرائض کی نشان دہی کرتے ہوئے کما تھا کہ:

"سب سے پہلے مورخ کو غیر جانبدار ہونا چاہئے۔ اس کے لئے سوائے سچائی کے چاہے وہ کس قدر تلخ کیوں نہ ہو' اس تک پنچنا چاہئے' یہ اس کا مقصد ہونا چاہئے کہ وہ جو بھی واقعات بیان کرے' اور جو شہادتیں استعال کرے ان کو جانبچنے اور پر کھنے کے بعد' ان کا تعین کرے" (6) بھنڈاکر' رائے کے اس خیال سے متفق نظر آ تا ہے کہ

مورخ کا کام یہ ہے کہ وہ واقعات کو بالکل ای طرح سے بیان کرے کہ جیسے وہ واقع ہوئے ہیں۔ اس کے نزدیک قدیم ہندوستان کی تاریخ کے مورخوں کے لئے ضروری ہے کہ "کیا واقع ہوا؟ یہ نہیں کہ "کیوں اور کیسے واقع ہوا؟" ہندوستان کے مورخ ابھی تک اس دائرہ میں گر فقار اس کو حشش میں مصروف ہیں کہ بیہ دریافت کریں کہ ماضی میں دکیا واقع ہوا؟" اس کا نتیجہ یہ ہے کہ وہ محض واقعات کی تاریخ وار ترتیب بیان کر رہے ہیں اور اسی میں اپنی تمام توانائی کو استعال کر رہے ہیں۔ مثلاً ''مگدھ بادشاہت کا زوال" جو که پروفیسربی۔ پی۔ سہنا کا معیاری کام ہے۔ اس میں اس نے کیی کیا ہے کہ 455ء سے 1000ء تک کے سامی واقعات کو ترتیب وار بیان کر دیا ہے۔ اس میں اس نے فیوول ازم کے بارے میں مجھ نہیں کما حالانکہ بیہ وہ اہم ادارہ تھا کہ جس نے اس عمد کی ناریخ کو متاثر کیا تھا' نہ ہی اس کا ذکر ہے کہ زہبی' ساجی اداروں' اور معاشی بدحالی نے اس دور کے سابی حالات پر کیا اثر ڈالا؟ اس طرح سے پروفیسر دشراتھ شرما نے راجتھان کی تاریخ پر لکھی ہوئی اپنی دو کتابول میں 'جن میں سے ایک "ابتدائی چوہان خاندان" اور "راجتھان صدیوں سے گذرتے ہوئے" سابی تاریخ کو اس طرح ے بیان کیا ہے کہ جیسے اس کا تعلق معاشرے کے دو سرے پہلوؤں سے بالکل بھی نہ تھا۔ اس کے بیانیہ میں ایک باوشاہ کے بعد دو سرا باوشاہ آیا ہے اور بغیر کسی اثر کو چھوڑے چلا جا آ ہے۔ شرما ان چند مورخوں میں سے ہے جو یہ صلاحیت رکھتے ہیں کہ وہ فیوڈل ازم' اور اس کے سابی اثرات پر عالمانہ طور پر لکھ سکتے ہیں' کیکن حیرانی ہے کہ ان دونوں کتابوں میں انہوں نے اس پہلو کو زیادہ اہمیت نہیں دی ، جب کہ قرون وسطلی کے راجتھان کی تاریخ کا اہم موضوع \_\_\_ اگر دیکھا جائے تو فیوڈل ازم کا ادارہ

اس سے کسی کو انکار نہیں کہ جب بھنڈاکر یہ کہتے ہیں کہ مورخ کو غیر جانبدار ہونا چاہئے' لیکن یہ کہنا کہ واقعات اور ان کی سنہ وار ترتیب سے بیان مورخ کا کام ہے' یہ تقید کا باعث ہے' اور اب یہ نقطہ نظر قابل قبول نہیں رہا ہے۔ اب ہم جس زمانہ میں رہ رہے ہیں اس میں تاریخ نویسی بدل چکی ہے' اس میں نے خیالات و افکار آرہے ہیں' سوچ و فکر میں تبدیلی آئی ہے' الندا اب تاریخ لکھتے ہوئے اس نئی سوچ و ذہن میں رکھنا ضروری ہو گا۔ اس کا قطعی مطلب سے نہیں کہ ہم ابتدائی دور کے اسکالرز اور ان کی تحقیق کا احرام نہ کریں' کیونکہ حقیقت میں وہ ان ابتدائی راہنماؤں میں سے ہیں کہ جنہوں نے جدید مورخوں کو روشنی دکھائی ہے۔ انہوں نے ڈیڑھ سو صدی میں جو تحقیق کی ہے' اس سے مستفید ہوئے بغیر ہم جدید تاریخ میں اضافے کرنے کا سوچ بھی نہیں سکتے۔ لیکن سے بھی حقیقت ہے کہ اگر سیاسی تاریخ کو زندہ رہنا ہے تو اسے موجودہ حالات و نظریات اور تقاضوں کے تحت تبدیل ہو کر اور زمانہ کی حقیقوں کو قبول کر کے' اینی تشکیل نو کرنی ہو گی۔

اس سے پہلے کہ ہم سای تاریخ کے بارے میں کچھ اہم سوالات اٹھائیں' میں بیہ ضروری سمجھتا ہوں کہ ہندوستانی تاریخ کے موجودہ مورخوں کی اس سرد مہری کی بابت م این کروں کہ جو سای تاریخ کے سلسلہ میں ہیں۔ اس مضمن میں دو اہم باتیں ہیں کہ جن کی طرف توجہ نہیں دی گئی۔ پہلی بات تو جغرافیائی علاقہ کی ہے کہ جس پر ساسی تاریخ کے مورخوں نے زیادہ اہمیت نہیں دی الندا مورخوں کے لئے ساسی تاریخ لکھتے وقت اس کو نظر انداز نہیں کرنا چاہئے۔ یہ ذہن میں رکھنے کی ضرورت ہے کہ پاکتان کی تشکیل اور علیحد گی کے بعد' ہندوستان کی موجودہ جغرافیائی حیثیت کو اب سیاسی تاریخ لکھتے وقت مد نظر ر کھنا ہو گا۔ اگر ہم موجودہ دور میں ہندوستان کی تاریخ لکھ رہے ہیں تو اس صورت میں پاکتان اور بنگلہ دلیش کے متعلق علاقوں کو تاریخ میں شامل نہیں كرنا چاہئے۔ ان علاقول كى تاريخ كو اس حد تك ديكھنا چاہئے كه جمال هارى تاريخ كا ان سے کوئی تعلق پیدا ہو تا ہو۔ اگرچہ اس قتم کی تاریخ نویی میں بری پیچید گیال ہیں' خاص طور سے اگر قدیم تاریخ کو لکھنے والے مورخ کیونکہ اگر اس پر عمل کیا جائے تو بخامنثی اور سکندر کے واقعات کو اس لئے چھوڑنا پڑے گا کہ بیہ موجودہ ہندوستان کی سرحدوں سے دور واقع ہوئے تھے۔ یہاں تک کہ ہندوستان پر یونانی اور پہلوی حملوں کو بھی سرحدوں پر ہونے والے واقعات کے طور پر دیکھنا ہو گا۔ مورخ ان ملکوں کی تاریخ کو اس حد تک اپنی تاریخ میں شامل کرے گا کہ جو ثقافتی طور یر "ہندوستانی تہذیب کے دائرے میں آتی ہے۔ لیکن اگر ثقافتی رشتوں کی بنیاد پر تاریخ کو لکھا جائے تو یہ سوال بھی جائز ہو جاتا ہے۔ اس دائرے میں کیوں نہ افغانستان ' برا ' سلون ' وسط ایشیا' جنوب مشرقی ایشیا کو بھی شامل کر لیا جائے کیونکہ یہ ممالک صدیوں ہے ' بلکہ اب تک ہندوستانی ثقافتی افرات ہے متاثر ہیں۔ اس لئے اس مسئلہ پر غور و فکر کرنے کی ضرورت ہے ' ایک گرے تجزیہ کے بعد ہم جس نتیجہ پر بھی پنچیں' تو اس کے بعد ضرورت ہے ' ایک گرے تجزیہ کے بعد ہم جس نتیجہ پر بھی پنچیں' تو اس کے بعد ایمانداری کے ساتھ' پیچید گیوں سے بلند ہو کر' اور ان میں الجھے بغیر' برطانوی عمد کی سرحدوں کے تعین کو آخری نہ سجھتے ہوئے' اپنی تاریخی تحقیقات کو جاری رکھیں۔

دو سری بات جو ہندوستان کے ان جدید مورخوں کے لئے اہم ہے کہ جو قدیم ہندوستانی تاریخ پر کام کر رہے ہیں' وہ ماخذوں کی ہے۔ ہمیں اب اس کو تشکیم کر لینا چاہئے کہ قدیم ہندوستان کی تاریخ کے بنیادی ماخذوں کو جمع کرنے کا کام اب مکمل ہو گیا ہے۔ یہ ہم سے پہلے مورخوں کا مسلم تھا کہ ان کی تحقیق کے دوران نئے نئے ماخذ سامنے آ رہے تھے' ایک مورخ کے لئے سے ضروری تھاکہ وہ سکہ شناس بھی ہو' علم کتبات کا ماہر بھی ہو' اور سنسکرت زبان پر بھی اسے قدرت ہو' لینی تمام علوم ایک اسکالرز میں سائے ہوئے ہوں' ان کا مسئلہ یہ تھا کہ مواد کو کیسے اکٹھا کیا جائے؟ یہ نہیں کہ کہ اس کی تفیریا تاویل کیے کی جائے؟ اس لئے اس دور کی تاریخ کی کتابوں میں جب کسی حکمران کا ذکر ہو تا ہے' تو اس میں اس کے عہد کے سکے' کتبات' اور عمارتوں کے بارے میں علیحدہ ابواب ہوتے ہیں۔ لیکن اب سکہ شنای ' آثار قدیمہ ' اور علم کتبات علیحدہ علوم کی شکل اختیار کر چکے ہیں' جو اگرچہ بنیادی طور پر تاریخ کی شاخیں ہیں' لیکن اب سیای تاریخ لکھنے والوں کا ان سے بہت زیادہ تعلق نہیں رہا ہے۔ ان علوم کے ماہرین بھی سیای تاریخ میں کوئی زیادہ ولچیسی نسیس لیتے ہیں۔ مثلاً ایک ماہر آثار قدیمہ این دریافتوں اور مشاہدات کو جمع کر کے ان کے بارے میں اپن جو رائے دے گا' وہ سبھی کے لئے ہوگی' اس لئے ایک ماہر آثار قدیمہ مورخ نہیں ہے' (7) ہی بات ماہر سکہ شناس' اور ماہر کتبات کے لئے کمی جا عتی ہے۔ ان کی تحقیقات ساسی مورخوں کے لئے ماخذوں کا کام دیتی ہیں' کیونکہ ان سے معاشرہ کی سرگرمیوں' اور

معیشت کے بارے میں معلومات ملتی ہیں۔ اس ضمن میں یہ کما جا سکتا ہے کہ یہ تاریخ کا ایک حصہ ہیں 'گراس تعلق کی وجہ سے ان علوم کے ماہرین کے بارے میں سے نہیں کها جا سکتا کہ وہ سای تاریخ کے مورخ ہیں کیونکہ اس کے لئے جس تربیت اور صلاحیت کی ضرورت ہوتی ہے' ان کا تعلق تاریخ کے علم سے ہے۔ اگرچہ یہ تو نہیں کها جا سکتا ہے کہ ایک سای تاریخ کے مورخ کو' صرف اپنے ہی موضوع میں رہنا چاہئے ' کیونکہ الی مثالیں ہیں کہ ایک سای تاریخ کا مورخ ماہر سکہ شناس ' یا ماہر آثار قدیمہ' یا کتبات کا عالم رہا ہو' اور نیمی بات ان علوم کے ماہرین کے بارے میں بھی کہی جا کتی ہے کہ وہ سیای تاریخ پر کامل عبور رکھتے ہوں' لیکن موجودہ دور میں جب کہ ہزاروں کی تعداد میں سکے اور کتبات دریافت ہو بچکے ہیں' کسی ایک فرد کے لئے یہ مشکل ہے کہ ایک ہی وقت میں وہ دو یا تین علوم میں فنی طور پر مہارت حاصل کر سکے۔ لیکن بدقتمتی سے قدیم ہندوستان کی تاریخ کے اکثر مورخ اس تفریق کے قائل نہیں ہیں' اس لئے قدیم ہندوستان کی سای تاریخ غیر دلچیپ بن کر رہ گئی ہے' بلکہ بیہ کہنا مناسب ہو گا کہ یہ موجودہ حالات میں غیر متعلق ہو گئی ہے'کیونکہ تاریخ کے نام پر طالب علموں کو سکوں یا کتبات کے بارے میں بتا کر انہیں کنفیور کیا جاتا ہے۔

### موجودہ حالات کے تحت سیاسی بنر گرمیوں کا مطالعہ

اس پی منظر کے بعد اب ہم ضروری سمجھتے ہیں کہ اس موضوع سے متعلق اہم سوالات کو اٹھا کر ان کا تجزیہ کیا جائے۔ سوال یہ ہے کہ آخر وہ کون سے حالات ہیں کہ جن میں سیای تاریخ کو انقلابی طور پر تبدیل ہونا چاہئے؟ جیسا کہ ہم نے بتایا ہے، مغرب میں سیای تاریخ پر جو سب سے بڑا الزام لگایا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ اس کا تعلق طقہ اعلیٰ سے ہے، یعنی اس میں بادشاہوں' اور عظیم افراد کے کارنامے ہوتے ہیں' اور طقہ اعلیٰ سے ہے' یعنی اس میں بادشاہوں' اور حالات کی سنہ وار ترتیب پر دی جاتی ہے۔ اس قتم کا الزام قدیم ہندوستان کی سیای تاریخ پر بھی لگایا جا سکتا ہے' کیونکہ اس میں سوائے حکم انوں' ان کی جنگوں' فتوحات اور سیای واقعات کے اور کچھ نہیں ہوتا ہے۔

ہاری تاریخ کی کتابیں' اور نصابی کتابیں بھی باوشاہوں کے کارناموں اور ساسی واقعات کی تفصیل سے بھری ہوتی ہیں' ان میں راجا تشترو' مها پدم نند' چندر گیت موریہ' کنشک سمندر گیت مرش اور پرتھوی راج سوم وغیرہ مشہور ہیں۔ ہم اب تک اس عهد میں رہ رہے کہ جس میں ٹامس کار لائل نے کما تھا کہ تاریخ سوائے عظیم افراد کے کارناموں کے اور کچھ نہیں ہوتی ہے۔ اس حقیقت سے تو انکار نہیں کیا جا سکتا ہے کہ عظیم باوشاہوں نے تاریخ میں اہم کردار ادا کیا ہے' اور یہ کہ تاریخ کی تقویم اہم اور ضروری چیز ہے کہ جس کی مدد سے سیاسی واقعات کو سمجھا جا آ ہے اسکین جمهوریت کے اس دور میں ہم پر بیہ آشکار ہو چکا ہے کہ عظیم افراد اور ان کے کارناموں کے پس منظر میں کیا حالات تھ' ان کو دیکھتے ہوئ افراد اور ان کے کارناموں کو اہمیت دینا' اب فرسودہ ہو چکا ہے۔ مغرب میں اس مسئلہ کو انہوں نے اس طرح سے حل کیا ہے کہ سیاسی تاریخ اور اس کے تصور کو بالکل بدل کر رکھ دیا ہے۔ ڈاک پیریں (Jacque Pirenne) کے نزدیک " تاریخی تحقیق کا اصل مقصد ان وجوہات اور عناصر کے بارے میں معلومات کرنا ہے کہ جو معاشرے میں رہنے والے انسانوں کے بارے یں ہو۔" (8) یہ اصول مغربی مورخوں کے لئے قابل قبول ہے 'کیونکه وہ اس کی بنیاد پر معاشروں اور افراد کے بارے میں ان کی سوچ ' فکر اور عمل کے بارے میں جاننے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس کا مطلب میہ بھی ہے کہ تاریخ میں مختلف عناصر کو علیحدہ علیحدہ کر کے نہیں دیکھا جا سکتا ہے' بلکہ جب تک ان کا مجموعی طور پر تجزیہ نہیں کیا جائے' اس وقت تک حقیقت تک نہیں پہنچا جا سکتا ہے۔ اس لئے تاریخ کو اپنی توجہ کسی ایک فرد پر مرکوز نہیں رکھنی چاہئے' بلکہ مجموعی طور پر معاشرہ کا مطالعہ کرنا چاہئے۔ اگر اس نقطه نظر کو صحیح تشکیم کر لیا جائے' تو سایس تاریخ محض بادشاہوں اور حکمرانوں کی تاریخ نهیں 'جو کہ دنیا کی اسٹیج پر آکر لوگوں کی توجہ اپنی جانب ضرور تھینچتے ہیں 'کیکن اگر ان کے پس منظر میں جو عوامل اور محر کات ہیں' وہ نہ ہوں' تو ان کی اپنی انفرادی حیثیت کی کوئی حقیقت نہیں ہوتی ہے' اور نہ ہی یہ معاشرے کے مختلف طبقوں کی حمایت کے بغیر کوئی کردار ادا کر سکتے ہیں۔ در حقیقت ساسی تاریخ معاشرے کی سابی زندگی کے بغیر

نا مکمل ہے ' دیکھا جائے تو یہ دونوں ایک دو سرے سے ملی ہوئی ' اور جڑی ہوئی ہیں اور ان کے ملاپ سے ہی بو قلموں اور رنگا رنگی پیدا ہوتی ہے۔ (9)

سیاسی تاریخ کے بارے میں جریت بٹر فیلڈ (Herbert Butter field) کی ولیل ہے کہ دومعاشرہ کوئی ٹھری ہوئی شے 'یا کمانی کے پس منظر میں رہنے والا عضر نہیں ہو ۔ ہے۔ بلکہ یہ تاریخ تفکیل کرنے میں متحرک کردار ادا کرتا ہے۔ اس وجہ سے ہر عمد اور ہر دور میں تاریخ کی تشریح اس کے بغیر نہیں ہو سکتی ہے۔" (10) اس نقط نظر سے سیاسی تاریخ 'ہر عمد و دور کے سیاسی طلات واقعات و سرگر میوں کی تاریخ ہوتی ہے۔ سیاسی تاریخ 'ہر عمد و دور کے سیاسی طلات اور اتھارٹی ساجی' معاشی' یہ ان عوال کا تجزیہ کرتی ہے کہ جن کے تحت سیاسی طاقت' اور اتھارٹی ساجی' معاشی' اور نہ بی پہلوؤں کی تشکیل میں حصہ لیتی ہے۔ (11) بن یامن شوار نہ اور نہ بی پہلوؤں کی تشکیل میں حصہ لیتی ہے۔ (11) بن یامن شوار نہ اس نے کما تھا کہ جب اس نے کما تھا کہ :

"ایک سیای مورخ کو معاشی "ساجی" آبادی کے بارے میں اعداد و شار اور آثار قدیمہ کی دریافتوں کو سیای آریخ کی تشکیل میں مدد لینی چاہئے کیونکہ ان سب کے مطالعہ کے بعد ہی وہ اس قابل ہو گا کہ سیای عمل کو اچھی طرح سے سمجھ سکے کہ جو کی عمد یا دور میں واقع ہو رہے ہیں۔" (12) اس وجہ سے وہ اس بات پر تقین رکھتا ہے کہ "سیای تاریخ نویمی پر معروضی حالات کا شعوری یا غیر شعوری طور پر اثر ہو تا ہے۔" (12)

لو گوف (Le Gof) کے مطابق نئی سیای تاریخ وہ ہے کہ جس کا تعلق طویل دورانیہ میں ہونے والی تبدیلیوں سے ہو' یہ سیاسیات کی مختلف علامتوں اور کللوں کا مطالعہ کرے کہ جن میں نئی اصطلاحات' رسوم و رواج' عادات و اطوار' اور ذہنی رویے تشکیل ہوئے ہوں۔ اس کا خیال ہے کہ سیای تاریخ کی یہ نوع یا قتم نہ صرف نئی اصطلاحات اور تصورات اور طریقہائے کار کو پیدا کرے گی' بلکہ اس کے نتیجہ میں سیای سوشیولوجی' سیاس آثار قدیمہ' اور جغرافیائی سیاست ابھرے گی' اور یہ سب مل کر

سایی تاریخ کو ایک نئ زندگی' اور نئ شکل دیں گ۔

لاندا مغرب میں سیای تاریخ ایک نئی توانائی اور جذبہ کے ساتھ ابھر کر آ رہی ہے،
اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نے ان ساجی علوم سے کہ جنہوں نے اسے پس منظر میں
دھکیلا تھا، ان ہی سے نیا مواد' نئی اپروچ اور طریقہائے کار کو سکھا ہے اور خود کو
فرسودہ روایات سے آزاد کر کے' نئے طالات میں ڈھالا ہے اب یہ بادشاہوں کو مرکزی
نقطہ نہیں بناتی، بلکہ اس کے مطالعہ کا مرکز معاشرہ ہو تا ہے یہ تاریخی عمل کو اداروں
اور اقتدار سے جوڑ کر' اس کے محرکات کو دیکھتی ہے۔ اب "سیاسیات" کی اصطلاح سطی
نظر آتی ہے، جب کہ "اقتدار" یا "طاقت" (Power) میں معاشرہ کی سرگرمیاں سمن
نظر آتی ہے، جب کہ "اقتدار" یا "طاقت" واقعات سے لکھی گئی ہے، وہ اب اپنی دکشی
اور رعنائی کھو چی ہے، اب اس تاریخ کی اہمیت ہے کہ جو طاقت و اقتدار کی گرائی کو
جانچتی و پر کھتی اور اس کا تجربہ کرتی ہے۔

#### افذوں کے لئے نئی سوچ کی ضرورت ہے

سیای تاریخ کے نئے تصور کو اگر اختیار کیا گیا تو یہ قدیم ہندوستان کی سیای تاریخ کو کمل طور پر تبدیل کر کے رکھ دے گا۔ ایک روایتی مورخ کی سب سے بڑی مصیبت یہ ہوتی ہے کہ وہ خود کو قدیم اور قائم شدہ فارمولوں 'اور طریقوں سے آزاد کرنے پر تیار نہیں ہو تا ہے 'اور تاریخ کو ان ہی گھنے پٹے نقطہ ہائے نظر سے دیکھتا ہے کہ جو پہلے والے مورخوں نے رائح کر دیئے ہیں۔ یہ قدیم مورخ تاریخ کو اس انداز سے لکھتے ہیں جینے درباری شاعریا ڈرامہ نویس مثلاً "ہرش ورتہ" یا "دیو کنڈرا گیت" جن کی کمانی اس طرح سے بیان کی گئی ہے کہ جس سے ان کے شاہی سرپرست کی تحریف و توصیف ہو۔ اس مقصد کے لئے وہ مختلف طریقے استعمال کرتے تھے اور حقائق کو توڑ مروڑ کر اپنے محدوح کی شان میں واقعات کو ایجاد کر لیتے تھے۔ آج کا جدید مورخ کو توڑ مروڑ کر اپنے محدوح کی شان میں واقعات کو ایجاد کر لیتے تھے۔ آج کا جدید مورخ بس کا تعلق قدیم مکتبہ فکر سے ہے وہ ان شاعرانہ اور ادبی اصاف کا مطالعہ اس طرح سے کرتا ہے کہ جیسے سکہ شناس سکوں کا یا ماہر آثار قدیمہ کھنڈرات سے نگلنے والی اشیاء

کا۔ اس کے نزدیک ادب کی بیہ اصناف انتمائی قابل اعتماد ماخذ ہیں' شک اس وقت ہو آ ہے کہ اگر ان کی معلومات کسی دو سرے ماخذ سے مکرائے۔ لیکن صرف نہی کافی نہیں ہے ' جیسا کہ اس سلسلہ میں پروفیسروی۔ ایس۔ پاٹھک نے لکھا ہے کہ: " تاریخ کی تحقیق کے لئے اگر تاریخی ماخذوں کو استعال کیا جائے' تو اس کے دو طریقے ہیں۔ ایک تو اس مورخ کے تاریخی نظریات کے بارے میں واقف ہونا کہ جو اس کے اپنے دور كے بارے ميں ہيں' اور جن سے اس كے اينے نظریات كى تشكيل ہوتى ہے' دوسرے اس کے نظریات اور خیالات کو جدید تصورات و اصطلاحات میں ڈھالا جائے۔" (15) اس قدیم تاریخ کے مطالعہ میں صرف قدیم ماخذوں کے ترجیے ، تجریبے اور ان کا قاتل اعتاد ہی کافی نہیں ہو تا ہے' ملکہ ان کی تعبیرو تاویل و تفییر' ادبی اسلوب و محاورے' روایات' اور علامتوں کو مسجھنا بھی ضروری ہو تا ہے۔ پاٹھک نے کئی ادبی اصاف کا مطالعه کیا ہے جیسے "ہرش کارتیا" اور "وکراجیت" وغیرہ۔ اس کے مطالعہ کے تمیجہ میر قدیم ہندوستان کی سابی تاریخ کے بہت سے پہلو نئے انداز سے سامنے آئے ہیں۔ میں نے بھی' "دیوی کنڈرا گیت" کے بعض حصوں کا اس انداز میں تجربیہ کیا ہے'جس کے عتیجہ میں مجھے امید ہے کہ میں گیت دور میں جانشنی کے مسلہ کے بارے میں نئ تحقیق سامنے لا سکوں گا۔ (16)

سیای تاریخ کو تاریخ کی دو سمری شاخوں کی طرح اس خیال کو ترک کرنا ہو گاکہ صرف تحریری مواد کی غیر موجودگی میں ہی غیر تحریری مواد کی مدد لی جائے۔ دیکھا جائے تو ہر سیای عمد اپنی سیای علامات اور رسم و رواج کا حامل ہو تا ہے اگر ان کا تجریہ کیا جائے تو یہ سیای اداروں کے بارے میں اضافی معلومات فراہم کر سکتے ہیں بینے بادشاہت و رسم بادشاہت فودل ازم بادشاہت اور چرچ یا فرجی اداروں کے تعلقات ان علامات و رسم و رواج کے بعد زیادہ سمجھ میں آئیں گے۔ اس موضوع پر یورپ میں پی۔ ای۔ شرام و رواج کے بعد زیادہ سمجھ میں آئیں گے۔ اس موضوع پر یورپ میں پی۔ ای۔ شرام علامتیں ہیں بیت جیت تاج تخت عصا اور صلیب دار گولا۔ ان علامتوں کا مطالعہ اس نقط علامتیں ہیں نہیے تاج کہ یہ کیوں کیے اور کس طرح سے سیای طاقت و اقتدار کی علامتیں ہیں طاقت و اقتدار کی

المائیس بے اور ان کا سیای اداروں سے کیا رشتہ و تعلق ہے؟ اور یہ کہ سیای تعلق نے ان کو محض اشیاء سے بدل کر کیوں طاقت ور علامتوں میں تبدیل کر دیا؟ (17) ان وط پر چل کر یورپ میں مورخوں نے فیوڈل بادشاہت کے ادارے کو ایک نئی روشی ور نئے نقطہ نظر سے دیکھا ہے (18) قدیم ہندوستان کی تاریخ میں بھی ہمیں الیمی اسیمی اور رسوم و رواج کافی قعداد میں مل جائیں گے کہ جن کا سیای طاقت سے بلتی و رابطہ رہا ہے۔ ان میں سے کچھ پر تو کام ہو چکا ہے جن میں یو۔ این۔ گوشال کر بیں۔ گر ابھی اس سلسلہ کمر ابھی اس سلسلہ کمر ابھی اس سلسلہ کم ابی ابی ہے۔ مثلا اس کی ضرورت ہے کہ ایک شنرادے کی (بادشاہ کی سرے کچھ کرنا باتی ہے۔ مثلا اس کی ضرورت ہے کہ ایک شنرادے کی (بادشاہ کی سرے ربخ وراج "کیورٹی کے وقت میں)۔ دیو راج "کوشی کی وقت میں ولی عہد ہی رہا اور بحیثیت ولی عہد اس کی طوم ہو گا کہ کوئی بادشاہ اپ وقت میں ولی عہد بھی رہا اور بحیثیت ولی عہد اس کی گرمیاں کیا تھیں۔

قدیم ہندوستان میں ہر حکمران خاندان اپی شاہی علامات علیحدہ علیحدہ رکھتا تھا' اور ان میں ہر علامت اپی علیحدہ خصوصیت کی حال ہوا کرتی تھی۔ یہ علامات شاہی مہول (Seals) آنے کی پلیٹوں' یا شاہی استعال کی چیزوں پر نقش ہوتی تھیں۔ ان میں سے پھھ کے بارے میں مختلف کتبات میں لکھا ہوا ملا ہے' جیسے کہ سفید چھتری' مورچپل' یا چکر وغیرہ۔ ان کے بارے میں اگر تجزیہ کیا جائے تو اس سے اس عمد کے ساس یا نچر وغیرہ۔ ان کے بارے میں اگر تجزیہ کیا جائے تو اس سے اس عمد کے ساس نظریہ' بادشاہ و امراء' اور برہمنوں کے درمیانی تعلقات پر روشنی پڑے گی۔ اس کی مثال نظریہ' بوشاہ و امراء' والے سکہ سے دی جا ستی ہے کہ جس میں چندر گیت دوم کو دکھایا گیا ہے کہ وہ وشنو سے تمین گولے وصول کر رہا ہے۔ اس کی روشنی میں وی۔ ایس۔ آگروال نے گیت خاندان کے ساسی نظریہ اور طریقہ حکومت پر روشنی ڈائی ہے۔ (19) آگرچہ اب تک اس قتم کی شخیق بکھری ہوئی ہے' مگر اب فرورت اس بات کی ہے کہ اسے قدیم ہندوستان کی ساسی تاریخ سے جوڑا جائے آگرہ ضورت اس بات کی ہے کہ اسے قدیم ہندوستان کی ساسی تاریخ سے جوڑا جائے آگرہ

اس کی نئ شکل ساسنے آ سکے۔ (21) مددگار علوم

سیاسی تاریخ کو کس طرح سے دو سرے علوم کی مدد سے انقلابی شکل دی جائے' اس کے لئے ضروری ہے کہ ہم چند مثالوں سے اس کی وضاحت کریں۔ مثلاً سب سے پہلے تعلیم کے بارے میں مضمون کو لیجئ اس کو اگر ہندوستان کے تعلق سے دیکھا جلئے تو اس میں اور ساسی تاریخ میں دور دور تک کوئی تعلق نظر نہیں آتا ہے۔ لیکن تعلیم نه صرف خود طاقت ہے بلکہ یہ طاقت کا ایک زبردست ہتھیار ہے۔ اس لئے جب ہم تاریخ میں حکمراں طبقہ کا ذکر کرتے ہیں کہ جس کے پاس طاقت و قوت ہے ' تو اس کے وائرے میں ہمیں تعلیم یافتہ طبقہ کو بھی شامل کرنا چاہئے اور یہ تجربیہ کرنا چاہئے ک اس كانياى زندگى يركيا اثر موتا ہے؟ مارے لئے يه كمنا تو مشكل ہے كه اس فارموا کو کس حد تک قرون و سطی کی تاریخ پر لاگو کیا جا سکتا ہے' کیکن جہاں تک قدیم تارہ کا تعلق ہے تو گوتم بدھ یا ہرش کے ادوار میں اور یہ گیت اور راجپوت حکمرانوں کے عمد میں بھی ممکن ہے کہ ملک میں تھیلے ہوئے تعلیم یافتہ لوگوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کی جائیں اور اس کے بعد انہیں علاقوں' ذاتوں' اور ندہی جماعتوں میں تقسیم کر دیا جائے۔ اِن میں سے بعض حالات میں ان کے حکمران طبقوں سے تعلقات کا بھی تعین كيا جا سكتا ہے۔ اس طرح تعليم يافة طبق، معاشرے ميں ان كے كردار، اور رياست سے ان کے رشتوں کا جائزہ تاریخ پر نئی روشنی وال سکتا ہے۔ مغرب میں تاریخ نویسی میں یہ ٹکنیک کہ کس طرح سے افراد کی سوانح حیات اور ان کی زندگی کے حالات کو تحقیق کے بعد جمع کیا جائے 'کوئی چار دہائیوں کے دوران ایک ترقی یافتہ شکل اختیار کر چکی ہے' اور چارلس بیرڈ (Barles Beared) اے۔ پی۔ نیوٹن (A. P. Newton) آر- کے- مرش (R. K. Merton) اور لیوس نامیر (Lewis Namier) کی کوششوں اور تحقیقات کے نتیجہ میں تاریخ نولیی کا ایک حصہ ہو

گئ ہے۔ یہ ایک ہتھیار ہے کہ جس کے ذریعہ سے تاریخ کے دو بنیادی مسائل پر حملہ

کیا جا سکتا ہے۔ ان میں سے ایک سیای عمل کی جڑ اور ابتداء کا کھوج لگانا ہے اپنی اس عمل کی تہہ میں جا کر ان مفاوات کو تلاش کرنا ہے کہ جو لفاظی کے ملمع میں چھپے ہوئے ہیں۔ اس کے علاوہ سیای جماعتوں کے سابی اور معاثی تعلقات کا تجزیہ 'مزید سیاسی عمل اور یہ شنافت کہ وہ کون می جماعتیں اور افراد ہیں کہ جو اس عمل کے پس منظر میں سرگرم رہتے ہیں۔ دو سری اہم بات سے ہے کہ معاشرے کے سابی ڈھانچہ اور سابی حرکت کو دیکھا جائے (22) بدقتمتی سے اب تک ان مسائل کی جانب نہ تو قدیم اور نہ ہی قرون وسطی اور جدید تاریخ کے مورخوں نے توجہ دی ہے۔

علم کی ایک دو سری اہم شاخ جو سایس تاریخ کو سمجھنے میں مددگار ثابت ہو سکتی ہے' وہ ندہب کی تاریخ ہے۔ عمومی طور پر یہ تشکیم کر لیا جاتا ہے کہ قدیم ہندوستان کے حکمرانوں نے زہبی روا داری کی پالیسی پر عمل کیا۔ اس مفروضہ کی بنیاد پر ہمارے رور خین اس قتم کی مثالیں دیتے ہیں کہ جن میں حکمرانوں نے دو سرے مذاہب کیا فرقوں کے لوگوں کو اپنے دربار میں اہم عهدے و مناصب دیئے۔ لیکن دیکھا جائے تو نہ ہی رواداری کے کئی پہلو ہیں' ان میں سے ایک تو یہ ہے کہ تمام مداہب اور مذہبی رسومات کی طرف سے قطعی لاتعلقی ووسری بات میہ کہ ایک خاص فرقہ کی سررستی کی جائے اگر دو سرے فرقوں پر ظلم و تعدی نہ کی جائے۔ اس کے علاوہ ندہب کا ریاست پر جو اثر ہو تا ہے اس کو بھی کئی طریقوں سے دیکھا جا سکتا ہے۔ مثلًا یہ ذات یات کے ذریعہ ریاست اور اس کے اداروں پر کنٹرول کرتا ہے، اور فوج، پجاری، دربار کے عمدیدار' اور باوشاہ کے مصاحب ایک ذات سے تعلق رکھتے ہوئے' ساسی معاملات و امور پر قابض ہو جاتے ہیں۔ اس لئے نہ ہب کا ریاست کے ڈھانچہ اور اس کی تشکیل ہے گہرا رابطہ ہو تا ہے۔ لیکن تاریخ نولی میں اس نقطہ نظر پر سوائے چند کے جن میں یی۔ وی۔ کین (P. V. Kane) یو۔ این۔ گوشل اور اے۔ ایس۔ آلشیکر' شامل ہیں اکثر مورخوں نے توجہ نہیں دی۔ ان کی تحقیق سے بھی جو نتائج برآمد ہوئے' انہیں قدیم ہندوستان کی تاریخ میں بوری طرح سے شامل نہیں کیا گیا-ہندوستان کی قدیم تاریخ میں ایک اہم پہلو جو نمایاں ہو کر سامنے آتا ہے وہ یہ ہے

کہ سای طاقت کی تبدیلی کو ساجی جماعت یا خاندان کے حوالے سے دیکھا جاتا ہے کہ جن کے درمیان اقتدار تبدیل ہوتا رہتا ہے۔ مثلاً ہم "ست پھ براہمن" (Satapatha Brahmana) میں سے لکھا ہوا یاتے ہیں کہ : "باوشاہت کا حق صرف شاہی خاندان کے لوگوں کو ہے۔ برہمن باوشاہت کے قابل نہیں ہیں۔" (23) لیکن گوتم بھ کی وفات کے بعد والی صدیوں میں کشتریوں کے افترار کے ظاف ردعمل ہوا' اور منونے "ست پھ براہمن" کے برعکس کماکہ: "ایک برہمن جے وید کے علم پر عبور ہو' وہ باوشاہ' سیہ سالار اور صاحب اقتدار ہونے کا حق دار ہے۔" (24) باوشاہت کے نظریہ اور ادارے میں جو تبدیلی آئی اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ موربہ خاندان کے بعد تقریباً تمام اہم شاہی خاندانوں کا تعلق برہمنوں کے طبقے سے تھا۔ (25) اس زمانہ کے برہمنوں کے عروج اور افتدار کو ریاست کے دو سرے اداروں میں بھی بخوبی دیکھا جا سکتا ہے۔ اگرچہ دیکھا جائے تو قدیم ہندوستانی معاشرے میں ہتھیار رکھنے کا حق صرف کشتری طبقہ کو تھا۔ لیکن منو نے برہمنوں کو بھی اس مراعت حق وار بنا دیا۔ (26) کامن وک (Kamandaka) نے بھی کما کہ پجاری وزیر اور امراء فوج کے اہم راہنماؤں میں سے ہیں۔ (27) اس قتم کی بہت سی مثالیں ملتی ہیں ا کہ جب برہمن "سینای" مین سیہ سالار کا عمدہ سنبھالے ہوئے تھا۔ جہال تک وزیر کا تعلق ہے تو کاٹیایان (Katya Yana) اس یر زور دیا ہے کہ اس کا تعلق برہمنوں کے طبقہ سے ہونا چاہئے۔ (28) دیوبھوتی (Devabhuti) کا وزیر "واسو دیو" ایک برہمن تھا یمی صورت چندر گیت دوم کے وزیر کی تھی کہ جس کا تعلق برہمن ذات سے تھا۔ اس قتم کی اور بہت سی مثالوں کو آسانی سے جمع کیا جا سکتا ہے۔ برہمنوں کی فوجی زہنیت کا اندازہ کڈمبا (Kadamba) خاندان کے بانی کے اس عمل سے کیا جا سکتا ہے کہ فوجیوں کے ایک وستہ نے اس کی بے عزتی کی تو اس نے پجاری کا پیشہ چھوڑ کر تلوار ہاتھ میں لے لی اور حکومت یر قبضہ کر کے اپنے خاندان کی بنیاد والی- (29)

اس لئے اگر سای تاریخ کے مطالعہ میں ساجی جماعتوں کے کردار' اور سای طاقت و اقتدار میں ہونے والی تبدیلیوں کا تجزیہ کیا جائے تو اس صورت میں ریاست اور اس کے اداروں کی تھکیل کے بارے میں دلچیپ نتائج سامنے آئیں گے۔ لیکن بدقتمی سے اب تک ان پہلوؤں پر زیادہ توجہ نہیں دی گئی۔ اب تک ہمارے اکثر محققین اس بات پر اپنی توانائی صرف کر رہے ہیں کہ حکمان خاندانوں کا تعلق کس ذات سے تھا نہ کہ اس پر کہ ریاست اور اس کے اداروں میں ذات پات کی تبدیلی سے کیا اثرات ہو رہے تھے؟ یہ کام اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک ہمارے مورخ ساجی علوم سے مدد نہ لیں' اور ان کے طریقہائے تحقیق سے نہ سیکھیں۔

ہندوستان کی سیاس تاریخ میں اس وقت بیش بها اضافہ ہو سکتا ہے جب تاریخی واقعات کو جغرافیائی اور معاثی پس منظر میں بیان کیا جائے۔ مثلاً حکومت کی خاص فتم اور زمین کے مالکانہ حقوق کے درمیان ایک اہم اور بنیادی رشتہ ہے۔ ری پبلکن عکومت اور باوشاہت کے نظام میں زمین کے حقوق کے بارے میں فرق ہے۔ (30) اس لئے ہم مگدھ امپاڑ کے عروج و توسیع اور ری پبلکن حکومتوں کے خاتمہ کو اس وقت نہیں سمجھ سکتے جب تک کہ ان کے ورمیان معاثی تضاد کا تجزیہ نہ کرلیں۔ اس کو بھی سمجھنے کے لئے کہ شالی ہندوستان میں وادی گنگا کیوں بری بری سلطنوں کا مرکز رہی' اس کی جغرافیائی حیثیت اور اس کے معاثی ذرائع کو دیکھنا ہو گا۔ اور یہ بھی دلچیس سے خالی نہ ہو گا کہ ہم شالی ہندوستان کے حکمرانوں کی جنوبی ہندکی فتوحات کے عزائم کے پس منظر میں ان خواہشات کو ویکھیں کہ جو یہاں سے دولت کے حصول کے لئے تھیں' کیونکہ دکن میں موتوں کی صنعت اور سمندر یار تجارت کی وجہ سے دولت اکٹھی ہو گئی تھی' جو کہ ان فاتحین کے لئے باعث کشش تھی۔ اس لئے ثالی ہند کے بیہ فاتحین محض اس میں ولچینی رکھتے تھے کہ دولت کو لوٹا جائے اور واپس اینے علاقہ میں آیا جائے انہوں نے وکن کے علاقہ کو فتح کر کے اپنی سلطنت میں شامل نہیں کیا-

آیا جائے انہوں نے و من سے علاقہ کوئی سطنت یک سان کی سیات میں معاثی وجوہات تھیں کہ جن کی وجہ سے مغربی ہندوستان سے متعلق' شالی ہندوستان کے حکمرانوں کی پالیسی تشکیل ہوئی' اور میں وجوہات بنگال کے سلسلہ میں ان کی پالیسی سے متعلق تھیں' جے کہ اس وقت ''مشرق کی کھڑی'' کما جاتا تھا۔ اس کئے سمندر گیت کی دکن و بنگال کی فتوعات اور چندر گیت دوم کی مغربی ہندوستان کی کامیابیاں' اس وقت تک سمجھ میں نہیں آتیں کہ جب تک انہیں جغرافیائی اور معاثی تناظر میں نہ دیکھا جائے۔ اب تک ہمارے مورضین نے صرف یہ کیا ہے کہ ان بادشاہوں کے نام دیئے ہیں کہ جنہوں نے سمندر گیت سے مشتس کھائیں' ان جنگوں کی تاریخیں ہیں' اس طرح چندر گیت دوم کی فوصات کا بیان ہے' بس۔ اس لئے جب تک ان فوصات کو معاثی تاریخ سے وابستہ کر کے نہیں دیکھا جائے گا' اس وقت تک تک ان فوصات کے نتائج اور ان کے اثرات سے بخوبی واقف نہیں ہوں گے۔

#### نئ سياسي تاريخ كالكصنا

لنذانی سای تاریخ کا جو خاکہ ان ولائل کے نتیجہ میں ابھر کر آیا ہے وہ یہ ہے کہ به صرف سیاسی واقعات کا بیان نه هو ' بلکه معاشرے میں جو ساجی و معاشی عوامل کام کر رہے ہیں' اور جن کے متیجہ میں ادارے تقمیر ہوتے ہیں۔ ماحولیات متاثر ہوتی ہے' اور مختلف جماعتوں میں اقتدار کی جو کش کمش ہوتی ہے' ان سب کو ملا کر جو تاریخ تشکیل پاتی ہے اس کا تجزیہ کیا جائے۔ یہ نئ ساس تاریخ قدیم اور روایق ساس تاریخ سے بالكل مخلف موكى كيونكه يه واقعات اور عظيم افراد ك كردار سے آزاد كر ك وسيع تاظريس تاريخي عمل كو ديكھے گ- اس فتم كى تاريخ محققين اور مور نين سے مطالبه کرے گی کہ وہ اینے مطالعہ و مشاہرات کو وسیع کریں ' دو سرے ساجی علوم اور ان میں ہونے والی نئی تحقیقات سے واقف ہوں۔ اور اپنے میں یہ اہلیت پیدا کریں کہ ساجی علوم کے نتائج کا تاریخ پر اطلاق کر سکیں۔ اس کے مقابلہ میں روایتی تاریخ کا وائرہ بہت تک ہو تا ہے' اس کا اندازہ ان تاریخ کی کتابوں سے لگایا جا سکتا ہے کہ جو قدیم' یا قرون وسطی کی تاریخ پر کھی گئ ہیں' ان تمام کتابوں میں ایک ہی قتم کے ابواب دیکھتے ہیں: سیاسی تاریخ انظامیه ساجی زندگی معاشی حالات اوب اور آرث وغیرو- مرمورخ کے کئے تاریخ لکھنے کا یہ ماول ہے ، چاہے وہ کسی باوشاہ ، اور کسی حکمران خاندان کی تاریخ لکھ رہے ہوں' یہ ابواب اس طرح سے ہوں گے۔ کوئی چار دہائیوں کی بات ہے کہ جی۔ ایم۔ یک نے کما تھا کہ : ''وبلومیٹک تاریخ کا ایک بڑا حصہ اس سے زیادہ نہیں کہ جو ایک کارک دو سرے کارک کو بتاتا ہے۔" (31) اس کا یہ ریمارک ہندوستان کی سای 
تاریخ نولی پر بالکل صادق آتا ہے، کیونکہ یہ تاریخ یا تو غیر دلچیپ پی۔ ایک۔ ڈی کے 
میسس ہیں جو کہ کتبات کے اعداد و شار کو ظاہر کرتے ہیں، یا قرون وسطیٰ کی کتابوں 
کے ترجے ہیں، کہ جن پر فسٹ نوٹس دے کر انہیں شخیق کا ناور نمونہ بنانے کی 
کوشش کی گئی ہے۔ لوسین فیبر (Lucien Febure) کا اس قتم کی تاریخ نولی کے 
بارے میں یہ کمنا صحح ہے کہ یہ مورخ سے بہت کم "مطالبہ کرتی ہے، بہت کم 'بہت ہی 
زیادہ کم۔" (32)

یماں پر ایک اعتراض یہ کیا جا سکتا ہے کہ اس قتم کے مواد کی کی کی وجہ سے نئ ساسی تاریخ کو تحقیق کے ان نئے اصواول کے مطابق لکھنا مشکل ہے۔ 1961ء کی بات ہے کہ جب اے۔ ریل باشم نے ہندوستان کے مورخوں کو مشورہ دیا تھا کہ تحقیق کرتے ہوئے وہ اس بات کی کوشش کریں کہ "ماضی میں کیا ہوا تھا؟" اس وقت قدیم ہندوستان کی تاریخ اس قدر کمزور حالت میں ہے کہ اس میں موجود خلا کو کسی بھی قتم کے مفروضوں سے پر کیا جا سکتا ہے۔ (33) لیکن یمال پر ہم ان کے اس خیال سے اختلاف کریں گے۔ مثلاً اب گیت عهد ير جو تحقيق ہوئی ہے' اس سلسله ميں اس كى سای تاریخ پر روایق و قدیم انداز میں کے۔ ایم۔ پائیر' این۔ کے۔ شاستری نے کام کیا ہے' ہندوستان کے جیوبولٹیکل پہلو پر ایس۔ کے۔ میتی' معاشی حالات پر وی۔ آر۔ آر۔ وُکشتار' آر۔ ایس۔ شرا' یو۔ این۔ گوشل' اے۔ ایس۔ آلٹیکر اور گیت انظامیه اور ساجی تاریخ پر آلشیکر اور وی- پی- کین کی تابین بین- ان مختلف نوع کی تحقیقات کے بعد اب بیہ ممکن ہے کہ واقعات کی دریافت کے مرحلہ سے آگے برامھ کر گیت عمد کی ایک الیی وسیع ساسی تاریخ کی تشکیل کی جائے کہ جس میں ساسی واقعات کے پس منظر میں ساجی و معاشی' اور دوسرے عوامل متحرک تھے۔ ہمیں اس بات کی خوشی ہے کہ جاری اس ولیل کو پروفیسرہاشم نے جمیں کھے گئے اس خط میں تشلیم کیا۔ بلکہ آر۔ سی۔ مو جمدار جو کہ ہندوستان کی تاریخ نولی میں برا محترم نام ہے' انہوں نے بھی جاری اس ولیل کی صداقت کو تشکیم کیا ہے۔ (34) انڈا اس مرحلہ یر ہم

یہ محسوس کرتے ہیں کہ اب وہ وقت آگیا ہے کہ قدیم ہندوستان کے مختلف ادوار کی تاریخ جس میں ابتدائی بدھ مت موریہ 'کشان 'اور وردھن شامل ہوں 'اس کو اس نی ابروچ کے ساتھ لکھا جائے۔ جب یہ تاریخ ان مختلف جتوں کے ساتھ لکھی جائے گی تو یہ یہ یہ یہ ہوں کے ساتھ لکھی جائے گی تو یہ یہ یہ یہ کہ یہ اثر ہمارے ملک کی سابی زندگی پر بھی پڑے گا۔ خوشی کی بات یہ ہے کہ نوجوان نسل کے بہت سے مورخ اب تاریخ کو اس نئے انداز میں لکھ رہے ہیں۔ (35) جمال تک مافذوں کی کی یا ان کی دستیابی کا سوال ہے تو یہ صور تحال دنیا کے سارے ملکوں میں ہے 'اس کا تعلق صرف قدیم تاریخ ہی سے نہیں ہے بلکہ قرون وسطی اور جدید تاریخ کے مورخ بھی کی شکایت کرنے نظر آتے ہیں۔ اس لئے اگر مافذوں کی دستیابی میں دشواری ہے تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ ہم مایوس ہو جائیں یا کام کرنا بند کر دیکھا جائے تو اب قدیم ہندوستان کی تاریخ پر مواد برابر بڑھ رہا ہے' اور مواد دیں۔ اگر دیکھا جائے تو اب قدیم ہندوستان کی تاریخ پر مواد برابر بڑھ رہا ہے' اور مواد دیں۔ گر کی کے بارے میں اب شکایت کرنا جائز نہیں رہا ہے۔

اس مضمون کے خاتمہ پر میں ہی کموں گا کہ جماں تک ہندوستان کی قدیم تاریخ الکھنے کا سوال ہے تو اب وہ اپنے کمال کو پہنچ کر اپنی دکھثی و جاذبیت کھو پچی ہے۔ اب جب کہ نئی سیاسی تاریخ کی تشکیل کرنا ہے تو اس کا بہت مواد آج ہمارے پاس موجود ہے۔ اب ہمیں اپنے طالب علموں کو ایک نسل کے بعد دو سری نسل تک اس قتم کے گھنے پٹے بیانات منتقل نہیں کرنا چاہئے' بلکہ ضرورت اس بات کی ہے کہ ان کی تاریخ سے دلچیں کو برقرار رکھا جائے' یہ صحح ہے کہ اب بھی جب نیا کتبہ دریافت ہو تا ہے' یا نیا سکہ ملتا ہے' یا کوئی نیا مسودہ سامنے آتا ہے' تو اس کی مدد ہے تاریخ میں اضافہ کیا جاتا ہے' کیکن اب ہمیں کسی انقلابی دریافت کا نہیں سوچنا چاہئے' کیونکہ قدیم تاریخ کا جاتا ہے' لیکن اب ہمیں کسی انقلابی دریافت کا نہیں سوچنا چاہئے' کیونکہ قدیم تاریخ کا تاریخ نولی ہو کہ بادشاہوں اور ان کے کارناموں تک محدود تھی' آجکل کے جہوری عمد میں اس کی ضرورت نہیں رہی ہے۔ قدیم تاریخ نولی کو اس وجہ سے بھی د چجکہ لگا عمد میں اس کی ضرورت نہیں رہی ہے۔ قدیم تاریخ نولی کو اس وجہ سے بھی د چجکہ لگا ہے۔ اس عمد میں اس کی ضرورت نہیں رہی جو قدیم تاریخ نولی کو اس وجہ سے بھی د چجکہ لگا ہے کہ نولی کو اس وجہ سے بھی د چجکہ لگا ہے کیونکہ دو سرے ساجی علوم اپنی تحقیقات میں بہت زیادہ آگے بڑھ چچے ہیں۔ اس کے قدیم اور روایتی تاریخ اس وقت نئی زندگی یا سکت ہے کہ جب وہ ان ساجی علوم اپنی تحقیقات میں بہت زیادہ آگے بڑھ چچے ہیں۔ اس

راہنمائی عاصل کرے۔ سیای تاریخ در حقیقت اس وقت تک زندہ رہے گی جب تک کہ ریاست کا ادارہ موجود ہے' اس نے اپنی مقبولیت کو محض اس وجہ سے کھویا کیونکہ اس نے خود کو بادشاہوں کے حالات تک محدود کر کے رکھ دیا۔ اس موقع پر ہم یہ بات ضرور کمیں گے کہ تاریخ میں تقویم' واقعات' اور افراد کی زندگیوں کے حالات کا ہونا ضروری ہے' لیکن ایک پروفیشنل مورخ کا کام صرف یہ نہیں ہے اسے ان کے علاوہ دوسرے اہم مسائل کی تحقیق و تفتیش کرنا لازمی ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ اگر اس نئی اپروچ کے ساتھ سیای تاریخ کو لکھا جائے' تو اس کے نتیجہ میں ہم اپنے ملک کے ماضی کا صحیح طور پر تجربہ کر سکیں گے اور اس کا جو اثر ہمارے معاشرہ پر ہو گا' وہ بھی مثبت اور صحت مند ہو گا۔

#### Reference

- E. G. Goff, "Is Politics still the Backbone of History?"
   Daedalus (Cambridge, Mass., Winter 1971) 1-19;
   Benjamin Schwartz, "A Brief Defence of Political and Intellectual History—with Particular Reference to Non-Western Cultures", ibid., 98-112; Gordon Craig, "Political History", ibid., (Spring 1971) 323-338; S. T. Bindoff, "Political History" in Approaches to History, ed. By H. P. R. Finberg (London 1962) pp. 1 ff.
- 2. Cf. Problems of Historical Writing in India, (New Delhi, 1963); S. R. Goyal, A History of the Imperial Guptas (Allahabad 1967) 28-40.
- 3. Craig, 323 ff.
- 4. Cf. Daedalus (Winter 1971) 1 ff.
- 5. D. D. Kosambi, An Introduction to the Study of Indian History (Bombay 1956) 1.

- Collected Works of R. G. Bhandarkar (Poona 1929) 1,
   4.
- 7. A. K. Narain, "Writing a New History of Ancient India: A Study of Problems, Sources and Methods," *Problems of Historical Writing in India*, 7.
- 8. Jacques Pirenne, The Tides of History, Quoted in Problems of Historical Writing in India, 56.
- 9. Goyal, 37.
- 10. Herbert Butterfield, George III and the Historians, quoted in Problems of Historical Writing in India, 58.
- 11. Goyal, loc. Cit.
- 12. Schwartz, 100.
- 13. Ibid., 99-100.
- 14. Goff, 12.
- 15. V. S. Pathak, Ancient Historians of India (Bombay 1966) 137.
- 16. Goyal, 223 ff. A. K. Narain (*loc. cit.*, 8) has also pleaded for the adoption of this approach.
- 17. P.E. Schramm, quoted by Le Goff, loc. cit., 5.
- 18. Ibid., 6 ff.
- 19. V. S. Agrawala, *The Journal of the Numismatic society of India, 16* (Varanasi 1954) 97 ff.; cf. Also Goyal, 136-37.
- 20. T. V. Mahalingam, South Indian Polity, (Madras 1967) 87 ff.
- 21. Cf. Lawrence Stone, "Prosopography", *Doedalus* (Winter 1971) 46-79.
- 22. Ibid., 46-7,
- 23. Eggling, Satapatha Brahman a, III, p. 4.
- 24. Manusmrti, XII, 100.

- For the theory that the Imperial Guptas were Brahmanas cf. Goyal, Ch. II.
- 26. Manusmrti, VIII, 348.
- 27. Nitisara, XV, 20.
- 28. Cf. R. S. Sharma, Aspects of Polictical Ideas and Institutions in Ancient India (Delhi 1959) 190.
- 29. D. C. Sircar, Select Inscriptions (Calcutta 1965) 451 ff.
- 30. Jaimal Rai, *The Rural-Urban Economy and Social Changes in Ancient India* (Varanasi 1974) 30 ff.
- 31. G. M. Young, *Victorian England: Portrait of an Age*, (Garden City, N. Y. 1936) quoted by Gordon A. Craig, *loc. cit.*, 327.
- 32. Quoted in Daedalus (Winter 1971) 12.
- 33. A. L. Basham in *Historians of India, Pakistna and Ceylon*, ed. By G. H. Philips (Oxford 1961) 292.
- 34. Foreword in Goyal, of. cit.
- 35. Romila Thapar has adopted this approach, though only partially, in her Asoka and the Decline of the Mauryas (Oxford 1961). Recently, S. K. Purohit, one of my research students, has earned the doctorate with his work on the impact of religion on ancient Indian political history and administrative organisation. Some other research scholars are also working with me on similar topics.

# تهذیب کی تاریخ

فرناند بروذل

#### اصطلاح کی تبدیلی

جس طرح سے کہ خط متنقم' مثلث یا کیمیا کے کی جزو عضر کی صاف اور واضح تعریف کی جا سکتی ہے اس طرح سے یہ ممکن ہے کہ تمذیب کی بھی اس طرح سے تعریف و وضاحت کی جا سکے۔ لیکن مسلہ یہ ہے کہ ساجیات کے علوم میں استعال ہونے والی اصطلاحات کو اس طرح سے بیان نہیں کیا جا سکتا جیسے سائنسی اصطلاحات کو۔ اس کی وجہ یہ نہیں کہ ہر چیز اپنے معنی بدلتی رہتی ہے یا غیر بقینی کیفیت میں مبتلا رہتی ہے۔ معنوں اور تعریفوں میں اختلاف اس لئے ہوتا ہے کیونکہ ہر مصنف اور ماہر علوم اس کی اپنے انداز میں تشریح کرتا اور اپنی تحریوں میں استعال کرتا ہے۔ لیوی اسٹراؤس اس کی اپنے انداز میں تشریح کرتا اور اپنی تحریوں میں فلفہ کی طرح' سیدھے سادے اپنے مقاصد کے لئے استعال کرتے ہیں۔ ساجی علوم میں فلفہ کی طرح' سیدھے سادے الفاظوں کو وسیع معنوں میں استعال کرتے ہیں۔ ساجی علوم میں فلفہ کی طرح' سیدھے سادے کی جاتی ہے۔

سوی لائزیژن (Civilization) یا "تهذیب" کا لفظ کوئی زیادہ پرانا نہیں بلکہ ماضی قریب میں استعال ہونا شروع ہوا ہے، لینی اٹھارویں صدی میں سب سے پہلے اس کو فرانس میں استعال کیا گیا۔ یہ لفظ سوی لائزؤ (Civilized) اور ٹو سوی لائز (To Civilize)) سے نکلا ہے کہ جو سولہویں صدی سے عمومی طور پر استعال ہوتے تھے 1732ء تک سوی لائزیژن کو صرف قانونی اصطلاح کے طور پر استعال کیا جاتا تھا جس کے معنی تھے انصاف کے لئے کیا جانے والا اقدام' یا وہ قانونی فیصلہ کہ جس کی رو سے

کر مینل مقدمہ دیوانی میں بدل جاتا تھا۔ اس لفظ کے یہ معنی کہ یہ مہذب بنانے کا عمل ہے ' یہ مفہوم کو مقبول بنانے میں فرانسیں عمل ہے ' یہ مفہوم کو مقبول بنانے میں فرانسیں ساسنداں ' مبصر' اور معیشت دال روبرث ژاک ترگو قابل ذکر ہے جو کہ اس وقت عالمی تاریخ کو لکھنے کے لئے مواد جمع کر رہا تھا۔ لیکن یہ لفظ 1756 میں باقاعدہ سے شائع ہو کر سرکاری طور پر روشناس ہوا' اس کا یہ استعال میرابو (Mirabeau) کی کتاب "آبادی پر رسالہ " میں ان معنول میں استعال ہوا : "سوی لائزیژن کا اسکوپ " یا "جعلی سوی لائزیژن کی عیاشی " یا "جعلی سوی لائزیژن کی عیاشی " یا "

تعجب کی بات یہ ہے کہ جب والیر نے "اقوام کے رسوم و رواج" (1756) پر کتاب لکھی تو اس نے سوی لائزیژن کی اصطلاح کو استعال نہیں کیا۔ اگرچہ ڈچ مورخ ہوزنگا (Huizinga) نے اس کے بارے میں لکھا ہے کہ "وہ پہلا شخص ہے کہ جس نے اس خیال کو پہلے پہلے بوری طرح سے سمجھا.... اور سب سے پہلے عالمی سوی لائزیژن کے بارے میں ایک نقشہ پیش کیا۔"

اب آجکل سوی لائزیرفین کو باربیرین (وحشی فیر متمدن) کے متفاد کے طور پر سمجھا جاتا ہے۔ ایک طرف تو ممذب لوگ ہیں اور دو سری طرف فیر ممذب اور وحش روس کا شریف وحشی (Noble Savage) بھی جو کہ اٹھارویں صدی میں اس کے پیروکاروں میں برا مقبول تھا' وہ بھی تہذیب کے دائرہ سے باہر ہی تھا۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ فرانس لوئی XX کے عمد تک خود کو دو سروں کے مقابلہ میں زیادہ ممذب شبحتا تھا۔ (آج بھی بہت سے لوگ فرانس کے بارے میں بہی خیال رکھتے ہیں۔) بسرطال یہ فلفہ اس لئے مقبول ہوا کیونکہ اس وقت اس کی ضرورت تھی۔ ورنہ اب سک اس کے لئے شائستہ (Police) یا پولس (Police) "منظم" کے الفاظ استعال ہوتے سے۔ پولس کا لفظ معاشرے کی تنظیم اور ساجی نظم و ضبط کو ظاہر کرتا تھا۔

فرانس سے سوی لائزیژن کا لفظ پورے یورپ میں پھیلا اور اس کے ساتھ کلچرکا لفظ بھی نتھی ہو گیا 1772ء میں یہ انگلتان میں مستعمل ہونے لگا جرمنی میں اس کا استعال بغیر کسی مسکلہ کے عام ہونے لگا۔ اگرچہ انہوں نے جرمن لفظ تربیت (Bildung) کا استعال ترک نہیں کیا۔ لیکن ہالینڈ میں اس کی مزاحمت ڈچ لفظ سے ہوئی کہ جس کے معنی تربیت دینا اور ممذب بنانا شخے (beschaving) اٹلی میں بھی اگرچہ اس کی مزاحمت ہوئی گر بالا نر وہاں بھی اس کو قبول کر لیا گیا۔

سوی الائزیژن کے اس لفظ نے جب یورپی ملکوں کی سیاحت کی اور اپنی قبولیت کو تسلیم کرا لیا تو اس کے ساتھ ہی ایک اور لفظ نے اس کی معاونت کی۔ یہ کلچر تھا کہ جو پرانے زمانہ سے مستعمل تھا۔ سرو (Cicero) نے اسے اپنی تحریوں میں استعمال کیا ہے مثلاً ''فلسفہ روح کی تزئین و تربیت کے لئے ضروری ہے۔ تزئین و تربیت کے لئے اس نے (Cutivation) کا لفظ استعمال کیا ہے۔ لیکن کلچر نے خود کو وسعت دے دی ہے اور یہ بھی اب سوی لائزیژن کے معنوں میں استعمال ہونے لگا ہے۔ ایک وقت تک یہ دونوں الفاظ ایک ہی معنوں میں بولے جاتے تھے۔ مثلاً جب 1830ء میں بیگل نے برلن یونیورشی میں جو لکچرز دیئے اس میں اس نے دونوں کو ایک ہی معنی میں استعمال کیا۔ لیک بی معنی و مفہوم دے دیئے کیا۔ لیکن بالاخر وہ وقت آیا کہ ان دونوں الفاظ کو علیحدہ علیحدہ معنی و مفہوم دے دیئے گئے۔

سوی لائزیژن کی اصطلاح در حقیقت دو معنوں میں استعال ہونے گئی۔ لینی اخلاقی اور سپر اسٹر کچر (مادی) اور سپر اسٹر کچر (مادی) اور سپر اسٹر کچر (مادی) کو علیحدہ علیحدہ مفہوم میں بیان کیا ہے۔ لیکن اس لفظ کو ہر دانشور اپنے معنوں میں بیان کرتا ہے مثلاً کسی کا کہنا ہے کہ "سوی لائزیژن شاہراہوں' بندرگاہوں' اور پشتوں کا نام ہے۔" اس طرح وہ یہ کہنا چاہتا ہے کہ اس کا کلچر سے کوئی تعلق شیں ہے۔ لیکن ایک دو سرے دانشور کا کہنا ہے کہ "یہ وہ ہے کہ جو انسانیت نے حاصل کیا ہے۔" یا ایک اور کے لفظوں میں "یہ سائنس' آرٹ' نظم و ضبط اور نیکی کا ملا جلانام ہے۔"

چونکہ سوی کائزیژن دو معنوں میں ابھر کر آئی۔ اس لئے اس ضرورت کو محسوس کیا گیا کہ کلچراور سوی لائزیژن کو جدا کیا جائے۔ ایک کو روحانی قدروں اور دو سرے کو مادی معاملات کے مفہوم میں استعمال کیا جائے۔ لیکن مسئلہ سے ہوا کہ دو لوگ بھی اس پر متفق نہیں ہو سکے کہ ان دونوں میں فرق کو کیسے قائم کیا جائے؟ الندا ان کا استعال ہر ملک ہر معاشرے ' اور ہر ادیب و دانشور کے ہاں ان کی اپنی مرضی کے مطابق رہا۔ جرمنی میں تھوڑے عرصہ تذبذب کے بعد بالاخر سوی لائزیژن کو کم تر قرار دے کر لفظ کلچر (Culture) "کلتور" کو زیادہ اہمیت دی گئے۔ ان کے نزدیک سوی لائزیژن سوائے اس کے اور پچھ نہیں کہ اس میں نکنالوجی کی معلومات ' اور فطرت کے ساتھ مقابلہ کرنے کی پچھ باتیں ہیں۔ کلچر اس کے مقابلہ میں ان رسوم و رواج ' اقدار ' افکار اور خیالات کی ترجمانی کرتا ہے کہ جو معاشرہ میں اس کی روح کی نمائندگی کرتے ہیں۔ اس کو ذہن میں رکھتے ہوئے جرمن مورخ ولیم موحزن کے ان الفاظ پر غور کیا جائے تو اس کو ذہن میں رکھتے ہوئے جرمن مورخ ولیم موحزن کے ان الفاظ پر غور کیا جائے تو یہ ایک فرانسیں کو بڑے بجیب لگیں گے۔ وہ کہتا ہے کہ '' آج (1851) انسانیت کا یہ فرض ہے کہ وہ یہ دیکھے کہ تہذیب یا سوی لائزیژن اس کے کلچر کو تباہ نہ کر دے۔ اور ہیں بھی کہ کمنالوجی انسانیت کو ختم نہ کر دے۔ " یمال کلچر کو سوی لائزیژن زیادہ اہم ہے جب کہ جرمنی ' ہی ہے۔ فرانس ' انگلتان ' اور امریکہ میں سوی لائزیژن زیادہ اہم ہے جب کہ جرمنی ' پولینڈ اور روس میں کلچر۔

اب یمال ایک پیچیدگی اور ہے جو شاید دو سری پیچیدگیوں سے بڑھ کر ہے۔ جب «
کہ 1874ء میں ای۔ بی۔ ٹیلر نے "ابتدائی کلچر" (Primitive Culture) شائع کی
ہے۔ ماہر علم بشریات ان ابتدائی اور قدیم معاشروں کے مطالعہ کے لئے تسلط کلچر کو
استعال کرتے ہیں جبکہ جدید معاشرے کے لئے سوی لائزیژن۔ اب تقریباً سبھی بشریات
کے ماہرین ابتدائی کلچر کی بات کرتے ہوئے سوی لائزیژن کو ترقی یافتہ معاشروں کے لئے
استعال کرنے گئے ہیں۔

خوش قسمتی سے 1850ء میں جرمنی میں "کلچل" (Cultural) لفظ ایجاد کیا گیا جو کہ کسی قسم کی پیچیدگی کا شکار نہیں ہوا۔ یہ سوی لائزیژن اور کلچر دونوں کو اپنے اندر سمیٹ لیتا ہے۔ مثلاً اب کسی تہذیب کی تاریخ ' جغرافیہ ' اور روایات یہ سب کلچرل ہیں۔ ایک تہذیب جو اپنا تہذیبی وریڈ چھوڑتی ہے وہ بھی کلچرل کے دائرہ میں آیا ہے۔ لہذا لفظ کلچرل ایسا وسیع لفظ ہے کہ جو ان مفاہیم کو آسانی سے بیان کرتا ہے کہ جن کا

تعلق سوی لائزیژن اور کلچرہے ہے۔

1819ء کے بعد سے سوی لائزیژن واحد کے بجائے جمع کے صیغے میں استعال ہونے لگا اور اب اس کے معنی ہے ہوئے کہ کسی عمد کے لوگوں کا اجتماعی وریڈ۔ بیسویں صدی میں جمع کا صیغہ مقبول عام ہو گیا ہے مثلاً میوزیم ہمیں ماضی میں لے جاتا ہے اور ماضی کی تمذیبوں سے آشنا کرا تا ہے۔ سیاحت ابھی بھی بہت سے تجربات سکھاتی ہے۔ ایک ملک کی سرحد کو پار کرو تو دوسری تمذیبوں سے تعارف ہوتا ہے جو کہ ایک دوسرے سے مختلف اور جدا ہوتی ہیں۔

اب واحد کے صیغہ میں سویلائزیژن کا استعال کم ہوتا ہے۔ یہ اٹھارویں صدی میں مستعمل ہونے والی اصطلاح نہیں ہے کہ جو اعلیٰ اظافی اور ذہنی قدروں کی نمائندگ کرتی تھی۔ مثلاً اگر آج بہیانہ قتم کے جرائم ہوتے ہیں تو انہیں ہم ''انسانیت کے ظاف جرائم'' کہتے ہیں' سویلائزیژن کے ظاف نہیں۔ اگرچہ دونوں کا مطلب کم و بیش ایک ہی ہے۔ لیکن ہم سویلائزیژن کے لفظ کو استعال کرتے ہوئے تذبذب کا شکار ہو جاتے ہیں۔

واحد کے صیغہ میں جب ہم اس کو استعال کرتے ہیں تو اس میں وہ سب کچھ آ جاتا ہے کہ جو دو سری تہذیب ایک دو سرے سے غیر مساوی ہوتی ہے' گچھ زیادہ زرخیز ہوتی ہیں اور کچھ کم۔ لیکن سے سب انسانیت کا ورشہ رکھتی ہیں۔ مثلاً آگ' تحریر' ریاضی' زراعت' جانوروں کا پالنا' اب کسی ایک تمذیب کی اجارہ داری نہیں ہے اب سے سب واحد صیغہ والی تمذیب کا حصہ ہیں۔

کلچرکا ورشہ جدید دنیا میں جس طرح تیزی اور وسعت سے پھیلا ہے وہ حیران کن ہے۔ صنعتی کمنالوجی جے مغرب نے پیدا کیا آج پوری دنیا میں ہر جگہ اسے خوشی و شوق سے افتیار کیا جا رہا ہے۔ کیا اگر دنیا ہر جگہ ایک می ہوگئ تو یہ اتحاد و اشتراک پیدا کرے گی؟ ایک ہی قتم کے ائیر پورٹس کرے گی؟ ایک ہی قتم کے ائیر پورٹس ایک ہی قتم کے ریلوے اسٹیشنز اور ان کے لاؤڈ اسپیکرز ور ایک ہی قتم کے وسیع شہر کہ جو ہڑی آبادی کو اینے اندر ہڑپ کئے ہوئے ہیں۔ ہم ایک ایسے مرحلہ پر وسیع شہر کہ جو ہڑی آبادی کو اینے اندر ہڑپ کئے ہوئے ہیں۔ ہم ایک ایسے مرحلہ پر

بہنچ گئے ہیں کہ جہال سویلائزیژن کا تصور محدود ہو کر اپی اہمیت کو ختم کر چکا ہے۔ سویلائزیژن کا عمد خاتمہ پر ہے۔ اب یہ اچھا سمی یا برا' لیکن انسانیت ایک اور عمد کی جانب جا رہی ہے۔ ایک واحد سویلائزیژن جو کہ عالمی بننے والی ہے۔

بنین صنعتی سویلائزیژن جو کہ مغرب نے دوسرے ملکوں میں برآمد کی ہے وہ سویلائزیژن کا ایک پہلو ہے اور اسے افتیار کر کے دنیا مغربی تمذیب کو افتیار نہیں کرے گئ کیونکہ وہ ان کی پہنچ سے بہت دور ہے۔ اگرچہ ہر تمذیب نے ایک دوسرے سے وریہ لیا ہے مگر ہر تمذیب کا اپنا وجود اور اپنی شوقیت ہوتی ہے۔ لیکن جدید زمانے میں تمذیب کے ایک پہلو کو پوری دنیا میں بخوشی افتیار کیا جا رہا ہے اور سے موجودہ کیونکیش کا مجزہ ہے کہ جو اسے تیزی سے پھیلا رہا ہے۔ دنیا کی دوسری تمام کیونکیش کا مجرہ ہو کے در اثر تبدیل ہونے پر مجبور ہوں گی۔

فرض کرلیا جائے کہ دنیا کی دوسری تہذیبیں جلد یا بدیر ایک ہی قتم کی کلنالوجی کو اختیار کرلیں گی اور اس کے زیر اثر ایک جیسا طریقہ زندگی اپنالیں گی کین اس کے باوجود ایک طویل عرصہ تک ہم تمذیبوں کے فرق کو محسوس کرتے رہیں گے۔ لیکن بالا خریہ لفظ سب کے لئے استعال ہونے گئے گا۔

## تهذيب اور ساجي علوم كامطالعه

تہذیب کی تعریف اور اس کی وضاحت کے لئے ضروری ہے کہ تمام ساہی علوم سے مدد کی جائے۔ ان میں ہم آریخ کا ذکر بعد میں کریں گے گر پہلے جغرافیہ ' سوشیولوجی' اقتصادیات اور نفیات کے علوم کو دیکھا جائے۔ اگرچہ اس کا مطلب سے ہوا کہ اس فتم کا مطالعہ بڑا پیچیدہ اور شاید متضاد بھی ہو' لیکن جب ہم ان کے نتائج کو دیکھیں گے تو ان سب میں مماثلت نظر آئے گی۔

#### جغرافيه

تہذیبیں چاہے کسی قدر وسیع اور پھیلی ہوئی ہوں مگر ان کو نقشہ پر دیکھا جا سکتا ہے۔ تہذیبوں کے کردار میں کمی یا تنگی یا فوائد کا انحصار اس پر ہوتا ہے کہ وہ جغرافیائی طور پر کمال واقع ہیں؟ اس کا اثر انسانوں پر صدیوں اور ہزاروں سال سے ہو رہا ہوتا ہے۔ اس کا اندازہ جغرافیائی ماحول میں رہنے والوں سے ہوتا ہے کہ جو نسل در نسل اپنا تعلق ایک خاص ماحول میں پاتے ہیں اور یہ تعلق ان کے اور بچھلی نسلوں کے درمیانی سلسل کو برقرار رکھتا ہے۔ اس کے جمیعہ میں جیسا کہ مشہور مورخ مشلے (Michelet کہتا ہے "اس سے ذات کی مکمل تھکیل ہوتی ہے۔" یا اس کو مار کس اس طرح سے کہتا ہے "اس سے ذات کی مکمل تھکیل ہوتی ہے۔" یا اس کو مار کس اس طرح سے کہتا کہ "لوگوں کی بیداوار لوگوں کے ذریعہ۔"

اس وجہ سے جب تہذیب کی بات کی جاتی ہے تو اس کا مطلب ہو تا ہے کہ جگہ کی بات کی بات کی جائے ' زمین اور اس کی شکل' اس کے نشیب و فراز' آب و ہوا' زراعت جانوروں کی اقسام' اور دو سرے فطری اثرات کو دیکھا جائے اور یہ بھی کہ انسانیت نے اس ماحول سے کیا حاصل کیا: لینی کاشتکاری' مویشیوں کی پرورش' غذا' رہائش' کپڑے کمیو نیکیشن' صنعت وغیرہ کو اس نے فطرت کے ساتھ مل کر حاصل کیا۔ اس ماحول او اس ایٹج پر انسان نے زندگی کے کئی ڈراموں کو کھیلا۔ یہ ضرور ہوا کہ لوگ بدل گئے' مگر اسٹیج اور اس کا سیٹ وہی رہا۔

ہر من گونٹز (Hermanu Goetz) جو کہ ہندوستان کی تاریخ کا ماہر ہے اس کا کہنا ہے کہ حقیقت میں دو ہندوستان ہیں : ایک مرطوب کہ جمال خوب بارش ہوتی ہے ، جمال جھیلیں ہیں ، دلمل ہیں ، جنگل ہیں اور جمال لاتعداد درخت اور پھول ہیں۔ یمال کے رہنے والوں کا رنگ کالا ہو تا ہے۔ یہ اس خشک ہندوستان کا تضاد ہے جو کہ گئا و جمنا اور دکن پلیٹو پر مشمل ہے۔ یمال کے رہنے والوں کا رنگ ہلکا ہو تا ہے اور ان میں سے اکثر جنگ جو ہوتے ہیں۔ للذا یہ دو ہندوستان اپنے متضاد ماحول اور علاقے کی وجہ سے ایک دو سرے سے الجھے رہتے ہیں۔

فطری یا انسان کا بنا ہوا ماحول' یہ دونوں ہر چیز کے بارے میں فیصلہ نہیں کر دیتے۔ یہ بذات خود بہت زیادہ طاقت ور نہیں ہیں۔ لیکن بہرحال یہ نشلیم کرنا پڑے گا کہ ورشہ میں پانے والی یا کوشش سے حاصل کرنے والا ماحول انسان پر اور اس کی سرگرمیوں پر اثر انداز ہوتا ہے۔ اگر تہذیب کے جبلی پہلو کو دیکھا جائے تو ہر تہذیب

اینے اندر فوائد رکھتی ہے کہ جن سے انسان پورا پورا فائدہ اٹھاتا ہے۔ ابتداء میں

وریائی تہذیبیں تھیں کہ جنوں نے قدیم عمد کو بدلا۔ چین کی تہذیب 'زرو دریا' ہڑچ کی دریائے سندھ' سمیری' بابلی' اور اسیری کی دجلہ و فرات' اور مصری دریائے نیل کے کنارے پیدا ہوئیں اور ترقی کی۔ اسی قتم کی توانائی سے بھرپور تہذیبیں شالی یورپ میں بالنگ اور شالی سمندروں کے ساحلوں پر ابھریں۔ آج کے مغرب اور اس سے متعلق علاقے وہ انہیں سمندری تہذیبوں سے تعلق رکھتے ہیں نہ کہ روی ونیا سے کہ

جو بحيرہ روم كے ساحلوں ير بھيلي ہوئي تھي-

ان تمام تمذیبوں کے مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ کمیونی کیش کس قدر اہم رہا ہے۔ کیونکہ کوئی بھی تمذیب بغیر حرکت کے زندہ نہیں رہ علی تھی۔ یہ تمام تہذیب تجارت اور دو سروں سے تعلق اور رشتوں کی وجہ سے اتنی مالا مال اور زرخیز ہوئیں مثلاً اسلام کے بارے میں کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا ہے کہ وہ اپنے تجارتی قافلوں کے بغیر کہ جو صحراؤں سے نکل کر سمندروں' پہاڑوں' ریگتانوں اور بحیرہ روم و بحر ہند میں گھوے' اور ملاکا و چین تک گئے۔ وہ اس قدر وسیع اور مسحور کن تہذیب

تہذیبوں کی پیدائش اور ترقی میں انسان کو جو مشکلات درپیش ہوتی ہیں وہ صحراؤں '
سمندروں' اور جنگلوں کی جانب سے چیننج ہوتے ہیں کہ جن سے انسان نبرہ آزا ہو تا
ہے' وہ دریاؤں پر بند باندھتا ہے' سمندروں کی ہواؤں کو پیچان کر ان کے رخ پر سنر
کرتا ہے' اس کے بتیجہ میں وہ اس قابل ہو تا ہے کہ تہذیبوں کے نتائج سے لطف اندوز
ہو۔ لیکن دیکھا گیا ہے کہ تہذیب کو تخلیق کرنے میں اور ماحول کو کنٹرول کرنے میں
کچھ لوگ تو کامیاب ہو جاتے ہیں اور پچھ ناکام۔ اس مسئلہ کو حل کرنے کے لئے
آر نلڈ ٹوائن بی نے اپنا دکش نقطہ نظر پیش کیا ہے' اس کے نزدیک تمام انسانی کارنا ہے
چیلنج اور اس کے جواب کے بتیجہ میں پیدا ہوتے ہیں۔ فطرت انسان کے لئے مشکل اور
خت بن کر سامنے آتی ہے کہ جس کو ذیر کرنا مشکل کام ہو تا ہے۔ لیکن اگر انسان
فطرت کے چیلنج کو قبول کر لے' تو اس کے نتیجہ میں وہ تہذیب کو بنیاویں فراہم کر دیتا

--

اگر نقطہ نظر کو صحیح مان لیا جائے تو کیا اس کا مطلب یہ ہو گا کہ جس قدر فطرت کا چینج طاقت ور اور زور دار ہو گا اس قدر انسانیت کا جواب موثر ہو گا؟ یہ شک والی بات ہے۔ بیسویں صدی کے لوگ صحراؤں' برفانی علاقوں اور گرم و مرطوب ماحول کے چیلنجوں کا سامنا کر رہے ہیں۔ لیکن سوائے مادی فوائد کے' جیسے کہ سونا یا تیل حاصل کرنے کے' وہ ان علاقوں میں جاکر اب تک آباد نہیں ہوئے اور نہ وہاں تمذیب کی بنیاد رکھی چیلنج اور جواب کا سلسلہ جاری رہتا ہے' لیکن ضروری نہیں کہ اس کے نتیجہ بنیاد رکھی چیلنج اور جواب کا سلسلہ جاری رہتا ہے' لیکن ضروری نہیں کہ اس کے نتیجہ بنی ممکن ہے کہ جب کمنالوجی اس قدر ترقی کر بیں تہذیب بھی بیدا ہو۔ ہاں ہے جب ہی ممکن ہے کہ جب کمنالوجی اس قدر ترقی کر

لے کہ وہ اس ماحول پر مکمل قابو پالے اور چیلنجوں کا موثر جواب دے سکے۔

جر تہذیب علاقہ کے ایک خاص ماحول اور اس کی سرحدوں میں پیدا ہوتی ہے۔
اس لئے ہر ایک کا اپنا جغرافیہ اور ماحول کے مواقع ہوتے ہیں' ساتھ ہی میں پچھ
بندشیں ہوتی ہیں۔ ان میں سے پچھ چیزیں مستقل ہوتی ہیں اور یمی تہذیبوں کو ایک
دو سرے سے مختلف بناتی ہیں۔ اس کا نتیجہ کیا نکاتا ہے؟ بوقلمونی سے بھری ہوئی دنیا
جس کے نقشہ پر دیکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یمال لکڑی کے مکانات بے ہیں' تو
دو سری طرف مٹی اور گارے' پھرول سے' کون سے علاقہ میں اون کا استعال ہوتا ہے
تو کمال روئی کے بنے کپڑے پنے جاتے ہیں' یا سلک کا استعال ہوتا ہے اور کون کون
سے علاقوں میں کیا کیا فصلیں ہوتی ہیں' چاول' مکی اور گیہوں پر علاقہ کی پیچان ہیں۔
جس طرح سے کہ چینج مختلف قتم کے ہوتے ہیں اس طرح سے ان کا جواب بھی مختلف

مغربی یا یورپی تمذیب گیہوں اور روٹی والی ہے' روٹی بھی سفید رنگ والی۔ گیہوں کی فصل محنت طلب ہوتی ہے۔ اس کے بونے کے لئے ضروری ہے کہ کھیتوں کو بغیر فصل کے بھی چھوڑ دیا جائے آکہ وہ اپنی زرخیزی کو دوبارہ سے حاصل کر سکے۔ میں صورت حال چاول کی کاشت کی بھی ہے کہ جس کے لئے محنت اور زمین کی دیکھ بھال ضروری ہوتی ہے۔

فطرت کی جانب سے ان چیلنجوں کی وجہ سے انسان خود کو ماحولیات کے بندھنوں سے آزاد کرتا رہتا ہے۔ اس سے آزاد کرتا رہتا ہے۔ اس طرح ہم ایک جرسے آزاد ہو کر دو سرے کا شکار ہوتے رہتے ہیں۔

جیساکہ ماہرین علم بشریات نے بتایا ہے کہ ایک "کلچل زون" وہ ہو تا ہے کہ جس میں ایک خاص قتم کی کلچل خصوصیات رکھنے والی جماعت یا گروپ رہتا ہے جو کہ اس پر اپنا تسلط رکھتے ہیں۔ اگر قدیم لوگوں کے بارے میں یہ بات کہی جائے تو ان کے کلچر میں زبان' فصلیں' غذا' شادی بیاہ کی رسومات' فمہی عقیدے' استعمال کرنے والے برتن' پر گئے تیر' ان کا کپڑا بنے کا فن وغیرہ یہ سب آ جاتا ہے۔ اگر انہیں علم بشریات کے ماہرین کے نقطہ نظر سے نشان وہی کی جائے تو یہ سائز میں بہت چھوٹے ہوں گے۔ کلچرل زون زیادہ وسیع و عریض ہوتے ہیں اور یہ ان جماعتوں اور گروپوں کو متحد کر لیتے ہیں کہ جن میں مماثلت ہوتی ہے مارسل ماؤس (Marcel Mauss) کا کہنا ہے کہ بحر اوقیانوس کے اردگرد رہنے والے قدیم باشندے چاہے وہ ایک دو سرے سے کسی قدر فاصلہ پر ہی کیوں نہ رہے ہوں' اور ان میں بظاہر کلچرل اختلافات نظر آتے ہوں' گر درحقیقت وہ ایک کلچرسے تعلق رکھتے ہیں۔

علم بشریات کی بنیاد پر اور اس روایت کو اختیار کرتے ہوئے جغرافیہ دانوں اور مورخوں نے بھی کلچل زون کی تھیوری پر بحث کی ہے۔ لیکن ان کی بحث ترقی یافتہ اور پیچیدہ تہذیب کے بارے میں ہے۔ وہ پہلے کسی علاقہ کی نشان دہی کرتے ہیں' اس کے بعد اس کو مختلف یونٹوں میں تقسیم کرتے ہیں۔ اس نقطہ نظر کے تحت وہ بڑی تہذیبوں کا مطالعہ کرتے ہوئے بھر ان کو چھوٹے چھوٹے حصوں میں تقسیم کر دیتے ہیں ماکہ اس کے بتیجہ میں وہ ان کی خصوصیات اور اثرات سے بخوبی اور گرے طور پر واقف ہو سکیں۔

مغربی تهذیب ایک بی وقت میں ریاستهائے متحدہ امریکہ اطینی امریکہ وس اور یورپ کی تهذیب ہے۔ دیکھا جائے تو یورپ اپنے اندر کئی تہذیبیں رکھتا ہے واش جرمن اطالوی انگریزی اور فرانسیسی وغیرہ۔ یہاں تک بی نہیں بلکہ ان قومی تهذیبوں کے ساتھ ساتھ اس میں اور کئی چھوئی تہذیبیں بھی ہیں۔ جیسے اسکاف لینڈ آئرلینڈ آ کیٹالونیہ اسلی اور باسک وغیرہ کی لیکن یہ تمام تہذیبیں آپس میں مل کر ایک رنگا رنگ اور بوقلمونی کی تمذیب میں ڈھل گئی ہیں کہ جس کا اپنا ایک مستقل اور جداگانہ کریکٹر ہے۔

تہدیبیں اگرچہ اپنے اپنے کلچرل علاقوں میں رہتی ہیں گراس کے باوجود یہ ایک دوسرے سے تعلق قائم کر کے ان کو متاثر کرتی رہتی ہیں۔ ہر تہذیب اپنے کلچرک خاص خاص پہلوؤں کو برآمد اور دوسروں کو در آمد کرتی رہتی ہے۔ چاہے ان میں بارود ہو' اصطراب ہو' مکمل یا نامکمل فلفہ ہو' فہہب و عقیدہ ہو' یا گیت ہو۔ جیسے کہ مالبرو کے متعلق گانا کہ جو پورے یورپ میں پھیل گیا اور 1786 میں گوئے نے اسے ویرونا (اٹلی) کی گلیوں میں سا۔

برازیل کے سوشیولو جسٹ گلبرٹو فریئر (Gilberto Freyre) نے ایک بار ان تمام چیزوں کی فہرست تیار کی کہ جو اس کے ملک نے یورپ سے عاصل کی ہیں۔ اس فہرست میں اٹھارویں صدی سے لے کر انیسویں صدی تک کی اشیاء شامل تھیں۔۔۔۔ ان میں ہمبرگ سے آئی ہوئی براؤن ہیر' انگریزی کاٹیج' سفید سوتی کپڑا' نقلی وانت' اور گیس کی لائٹ' اور سب سے بردھ کر یہ کہ خفیہ انجمنیں جن میں خاص طور سے فری میں کائٹ اور سب سے بردھ کر یہ کہ خفیہ انجمنیں جن میں اہم کروار اوا کیا۔ اس مین قائل ذکر ہے کہ جس نے لاطینی امریکی ملکوں کی آزادی میں اہم کروار اوا کیا۔ اس کی پچھ دہائیوں بعد آگے کو متے کا فلفہ آیا۔ اس کے اثرات اس قدر گرے ہوئے کہ ان کے نشانات اب تک دیکھے جا سکتے ہیں۔

برازیل کی تو ایک مثال ہے۔ گراس سے یہ ثابت ہو تا ہے کہ کلچرل سرحدوں کو کھی بھی بند کر کے نہیں رکھا جا سکتا ہے۔ ماضی میں کلچر کے اثرات تھوڑے تھوڑے کر کے آتے تھے کیونکہ اس وقت تک کمیو نیکیش اس قدر تیز نہیں ہوا تھا اور خیالات و اقدار کا سفر ست رو ہو تا تھا۔ اگر مورخوں پر یقین کیا جائے تو چین میں ٹانگ (Tang) عمد کا فیشن اس قدر آہستہ آہستہ روانہ ہوا کہ قبرص اور دو سرے ملکوں میں یہ پندر ہویں صدی میں جا کر پہنچا۔ وہاں سے یہ بخیرہ روم کی دنیا میں ذرا تیزی سے پھیلائ

اور پھر تجارت کے ذریعہ یہ فرانس میں چارلس VI کے دربار میں مقبول ہوا جہال لمبی نوک والے جوت ہو جہاں لمبی نوک والے جوتے ہے انتہا مقبول ہوئے 'جب کہ یہ فیشن اپنے ملک میں بھی کا ختم ہو چکا تھا۔۔۔۔ یہ ایسے ہی ہے کہ ہم تک ان ستاروں کی روشنی اس وقت پہنچتی ہے کہ جب وہ خود ختم ہو چکے ہوتے ہیں۔

لین آج کلچر بری تیز رفتاری کے ساتھ پھیٹتا ہے۔ شاید اب دنیا کا کوئی بھی ایسا ملک نہیں رہا کہ جمال یورپی صنعتی کلچر نہ پہنچا ہو۔ شالی بورنیو میں کمیونسٹ چین کی جانب سے پچھ لاؤڈ اسپیکروں کے ذریعہ پروپیگنڈا کیا جاتا تھا۔ اس کے سننے والے اس کا ایک لفظ بھی نہیں سجھتے تھے' لیکن اس کی دھنوں نے بہت جلد ان کی روایتی موسیقی کو متاثر کر ڈالا اور انہوں نے ان دھنوں کو اختیار کر لیا۔ اور پھر سینما کے کس قدر گمرے اثرات ہیں' خاص طور سے امر کی اور یورپی فلمیں جنہوں نے دوسرے ملکوں کے رویوں اور عادتوں کو بدل ڈالا ہے۔

سب سے اچھی مثال ایک امریکی ماہر علم بشریات مارگریٹ میڈ (Mead) کی ہے کہ جس نے بحر اوقیانوس کے ایک جزیرے میں رہنے والوں کا مطالعہ کرتے ہوئے ان کے ساتھ خاصا وقت گذارا۔ اس کی وجہ سے وہ پہلی مرتبہ اس دنیا سے متعارف ہوئے جو ان کی نہ تھی۔ جنگ کے بعد جب میڈ دوبارہ وہاں گئی اور ان پر کتاب کھی تو اس نے بتایا کہ کس طرح سے لوگ پہلے کے مقابلہ میں بالکل بدل گئے۔

تہذیبوں کی دنیا میں یہ ایک مسئلہ ہے کہ کیوں اور کس طرح دو سری تہذیبوں کے عناصر اور اثرات سے خود کو محفوظ رکھا جائے' اگر ان بیرونی اثرات کو قبول کیا جائے تو کیے؟ اور کیا ہر تہذیب کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی شاخت برقرار رکھے؟ یا اسے تبدیلی کے عمل سے گذار تا رہے؟ لیکن اپنی خصوصیات کو ختم ہونے سے بچاتا بھی رہے۔

#### تهذيبيس اور معاشرے

بغیر معاشروں کے تہذیبیں نہ تو وجود میں آسکی ہیں اور نہ ہی ترقی کر سکی

ہیں۔ یہاں پر ایک اہم سوال کو اٹھایا جا سکتا ہے اور وہ یہ کہ کیا یہ ضروری ہے کہ تمذیب یا سویلائزیژن کے الفاظ کو ایجاد کیا جائے۔ اور پھر اسے دانشورانہ سطح پر استعال کرنے کی ہمت افزائی بھی کی جائے جب کہ در حقیقت یہ معنی اور مفہوم معاشرے یا سلخ سے بھی واضح ہوتے ہیں؟ آر نلڈ ٹوائن بی نے اپی تحریوں میں مسلسل تمذیب کی حگہ سلخ کے لفظ کو استعال کیا ہے۔ مارل مامس کا بھی کہنا ہے کہ معاشرہ یا سلح کا لفظ سویلائزیژن یا تمذیب کے مقابلہ میں زیادہ واضح اور وسیع مفہوم کو ادا کر تا ہے۔

بسرحال دیکھا جائے تو معاشرہ اور تہذیب ایک دوسرے سے جڑے ہوئے ہیں اور دونوں ایک ہی حقیقت کی جانب راہنمائی کرتے ہیں اور جیسا کہ لیوی اسٹراس کا کہنا ہے کہ "بیہ دونوں کوئی دو مختلف چیزوں کی نمائندگی نہیں کرتے ہیں' بلکہ ایک ہی چیز کو اپنے اپنے نقطہ نظرسے دیکھتے ہیں۔"

جب سوسائی یا ساج کے لفظ کو بیان کرتے ہیں تو اس میں لاتعداد پہلو پوشیدہ ہوتے ہیں اور اس میں اور تہذیب میں بہت مماثلت بھی نظر آتی ہے۔ مثلاً ہم جس مغربی تہذیب میں رہتے ہیں اس کا انحصار صنعتی معاشرے پر ہے۔ اس لئے اگر مغربی تہذیب کے بارے میں بیان کیا جائے تو اس کے صنعتی معاشرے کو بھی بیان کر دیا جاتا ہے' اس کی الجھنیں' اس کی اظاتی اور ذہنی قدریں' اس کے آئیڈیلز' عادات و اطوار' اس کی الجھنیں' اس کی اظاتی اور ذہنی قدریں' اس کے آئیڈیلز' عادات و اطوار' اور پہند و نالبند۔ لینی تہذیب کو اس کے لوگوں کے بارے میں بیان کر کے اس کی خصوصیات کی نشان دہی کی جا سے

اگر معاشرہ اپنی جگہ سے حرکت کرتا ہے اور تبدیل ہوتا ہے ' تو تہذیب بھی اس کا ساتھ دیتی ہے۔ اس نقطہ نظر کو لوسیں گولڈمن (Lucien Goldmann) نے اپنی کتاب "پوشیدہ خدا" (1955) "The Hidden God" میں بہت عمر گی سے بیان کیا ہے۔ اس میں لوئی XIV کے فرانس کا ذکر ہے۔ اس میں اس نے بتایا ہے کہ جب بھی معاشرہ کی ساجی المجھن یا کشیدگی سے دوجار ہوتا ہے تو اس کا اثر تہذیب پر پرتا ہے جو کہ شیشہ یا آئینہ کی طرح سے اس کی عکاسی کرتی ہے۔ اس نقطہ نظر کی جمایت کرتے ہوئے لیوی اسٹراس نے بھی معاشرہ اور تہذیب کو ہم معنی قرار دیا ہے۔ یہ بات اس

نے ابتدائی (قدیم) اور جدید معاشروں کا مقابلہ کرتے ہوئے کھی۔ جدید اور قدیم معاشروں کے اس نقابل کو بہت سے ماہرین علم بشریات کلچر اور سویلا نزیژن کے درمیان تفاد محمراتے ہیں۔ لیوی اسٹراس کے نزدیک ابتدائی (قدیم) کلچر ایسے سان کی پیداوار سے کہ جن میں باہمی مساوات تھی۔ جہال معاشرے کے مختلف گروپوں کے تعلقات مستقل طور پر متعین ہو گئے تھے۔ لیکن تہذیبیس اس کے برعکس طبقہ وار ساج کی پیداوار ہوتی ہیں کہ جس میں مختلف گروپوں کے درمیان فاصلہ اور خلیج ہوتی ہے اس بیداوار ہوتی ہیں کہ جس میں مختلف گروپوں کے درمیان فاصلہ اور خلیج ہوتی ہے اس وجہ سے ان میں مسلسل کشیدگی' الجمنیں اور سابی جوڑ توڑ کا تسلسل رہتا ہے۔

کلچراور تہذیب کے درمیان فرق کو شہر کے وجود یا عدم وجود سے بہتر طریقہ سے سمجھا جا سکتا ہے۔ شہر تہذیبوں میں پیدا ہوتے ہیں اور پھلتے پھولتے ہیں۔ لیکن کلچر میں شہر بالکل ابتدائی شکل میں ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ میں افریقہ کی مثال دی جا سکتی ہے کہ جو روایتی معاشروں پر مشمل ہے اور یہ معاشرے اس کے کلچر کی پیداوار ہیں اب جب کہ اسے تہذیب کو پیدا کرنا ہے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ شہول کے قیام اور ان کی ترقی میں حصہ لے۔ افریقہ کے شہر کہ جنہیں غیر ملکی ماڈل پر آباد کیا گیا ہے' اس وقت ان کی مثال ان جزیروں کی سی ہے کہ جو افریقہ کے دیماتوں کے درمیان گھرے ہوئے ہیں۔

اہم اور ممتاز تہذیبیں اور معاشرے وہ ہیں کہ جن کی سرحدوں میں کلچر اور ساج دونوں کی ابتداء ہوئی اور پھر اندرونی عناصر کی مدد سے ہی انہوں نے ترقی کی۔ کوئی معاشرہ ایسا نہیں ہے کہ جہاں ترقی ایک جیسی ہوتی ہو' وہ علاقے کہ جو بہاڑی ہوتے ہیں ان کی ترقی کی رفتار بہت آہتہ ہوتی ہے اور وہ دو سرے علاقوں کی تیز رفتاری کا ساتھ نہیں وے سکتے ہیں۔ اس لئے کلچر ترقی شدہ تہذیبوں کے درمیان بھی پایا جاتا ہے۔

مغرب کی پہلی اور اہم کامیابی ہیہ ہے کہ اس نے دیمات کو بھی اپنے تسلط میں لے لیا ہے اور کسانوں کے کلچر پر شہوں کی تہذیب کا غلبہ ہو گیا ہے۔ اسلامی دنیا میں ہمیں دیمات اور شہر کا فرق واضح نظر آتا ہے۔ اگرچہ اسلامی شہر بہت جلدی ابھرے اور اپنی بلوغت تک پہنچ گئے۔ لیکن اس کے دیمات قدیم دور کی حالت میں ہیں کہ جن میں خانہ بدوثی کی روایات بھی بر قرار رہیں۔ یمی بات مشرق بعید کے بارے میں کمی جا علی ہے کہ جمال کلچر تنائی کی حالت میں اور اپنے ذرائع پر زندہ ہیں۔ یمال پر برے اہم اور چمل پہل والے شہروں کے درمیان دیمات ہیں کہ جمال لوگ انتمائی مفلی و غربت اور تنائی کی زندگی گذار رہے ہیں۔

#### تهذيبيس اور معيشت

هر معاشره اور شذیب کا انحصار اس کی معیشت ' نکنالوجی اور آبادی کی کی یا زیاده ہونے پر ہو تا ہے۔ مادی اور حیاتیاتی حالات و ماحول تہذیب کی تقدیر کے تعین میں اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ آبادی کی کی یا زیادتی' صحت و بیاری' معاشی اور کلنالوجی کے عروج و زوال' یہ سب کلچر اور معاشرے کے ساجی ڈھانچہ پر اثر انداز ہوتے ہیں اس کئے اقتصادی نظام کا مطالعہ در حقیقت معاشرہ کے تمام اہم مسائل کا مطالعہ ہو تا ہے۔ ایک وقت تک لوگ انسانیت کے اہم اسباب تھے' اس کے بعد توانائی کی مخلف شکلیں اہم ہوئیں کہ جن کی مدد سے ذہنی و فنی صلاحیتوں سے انسان نے تهذیبوں کی تشکیل کی- یہ ایک حقیقت ہے کہ آبادی کے اضافہ کی وجہ سے بیشتر تمذیبوں کی ترقی ہوئی ہے جے یورپ میں 16' 18' 19' اور 20 صدیوں میں۔ لیکن اگر آبادی معاشی ذرائع کے مقابلہ میں زیادہ تیزی سے برھے تو اس صورت میں آبادی تہذیب کے لئے خطرہ اور نقصان کا باعث ہو جاتی ہے۔ اس کی مثال 16 صدی کی ہے۔ یا آجکل کے پس ماندہ ملکوں کی ہے۔ ماضی میں اس کے متیجہ میں قحط پڑتے تھے' لوگوں کی آمدنی میں کمی ہو جاتی تھی' بغاوتیں ہوتی تھیں اور مارکیٹ میں چیزوں کی قیمتیں بڑھ جاتی تھیں۔ یہاں تک وہائیں اور بھوک آبادی کو گھٹا دیتی تھیں۔ جب معاشرے اس تباہی سے پیج جاتے تھے تو دوبارہ سے وہ اپنی توانائی' تهذیبی ترقی اور معاشی طور پر آگے برھنے میں لگا دیتے تھے یمال تک کہ دوبارہ سے وہ اس طرح سے بحران کا شکار ہو جا یا تھا۔

یہ صنعتی انقلاب کی وجہ سے ممکن ہوا کہ دنیا کو اس شیطانی چکر سے نجات ملی اور

دنیا اب اس قابل ہو گئ ہے کہ وہ ضرورت سے زیادہ مقدار پیدا کر رہی ہے' اس طرح سے ایک بار پھر لوگ اس بات کی اہمیت کے قائل ہو گئے ہیں کہ وہ کام کر کے اپنی زندگی کو خوشگوار بنا سکتے ہیں۔ جیسا کہ یورپی تہذیب نے دنیا کو بتا دیا ہے کہ انسان کی محنت کی قیمت زیادہ سے زیادہ دی جا سکتی ہے۔ لیکن اس کے لئے ضروری ہے کہ انسانوں کی بجائے مشینوں سے کام لیا جائے' اور انسان کو فرصت و آرام اور محنت کی زیادہ قیمت دی جائے مشینوں سے کام لیا جائے' اور انسان کو فرصت و آرام اور محنت کی کا ایک حصہ ہے۔ آگرچہ امپیریل چین نے یورپ کے مقابلہ میں بہت پہلے زہنی و مادی کا ایک حصہ ہے۔ آگرچہ امپیریل چین نے یورپ کے مقابلہ میں بہت پہلے زہنی و مادی ترقی کر لی لیکن آخر میں ان کو کامیابی اس لئے نہیں ہو سکی کہ ان کی آبادی میں بہت ترقی کر لی لیکن آخر میں ان کو کامیابی اس لئے نہیں ہو سکی کہ ان کی آبادی میں بہت کم ہوتی تھی۔ آگرچہ اس کی وجہ سے چین نے سائنس سے ہرکام کنالوجی اور دو سرے پہلوؤں میں بوی ترقی کی' یمال تک کہ وہ جدید سائنس کی وہلیز کی بہتے گیا' گر آخر میں سے امتیاز یورپ کو ملا کہ وہ سائنس و کمنالوجی کی ترقی سے تک پہنچ گیا' گر آخر میں سے امتیاز یورپ کو ملا کہ وہ سائنس و کمنالوجی کی ترقی سے نفساں ہو۔

معاشرہ کی اقتصادی حالت کبھی ایک جیسی نہیں رہتی' بلکہ اس میں مسلسل اونج خی ہوتی رہتی ہے۔ ایجھے اور برے حالات ایک دو سرے کے بعد آتے رہتے ہیں۔ لیکن معاشرے اس وقت بری طرح سے متاثر ہوتے ہیں کہ جب اقتصادی بحران کا دورانیہ برھ جاتا ہے۔ پندرہویں صدی یورپ میں جو مایوی و ادائی کی فضا تھی' اس کی وجہ اس وقت کے معاثی حالات تھے جو لوگوں کی زندگیوں کو متاثر کئے ہوئے تھے۔ یورپی اس وقت کے معاثی بحران سے گذری رومانوی تحریک بھی 1817 اور 1852 کے درمیان اس فتم کے معاثی بحران سے گذری تھی۔ لیکن اٹھارویں صدی کے درمیانی دور میں اگرچہ تھوڑے بہت بحران آئے گر یورپ کی معاثی حالت بہتر بھی ہوئی اور اس کا پھیلاؤ بھی ہوا' اس لئے روشن خیالی کی تحریک اس کا ایک بتیجہ تھی۔ کیونکہ اس دور میں تجارتی سرگرمیاں عروج پر تھی' صنعتیں بڑھ رہی تھیں اور آبادی میں اضافہ ہو رہا تھا۔

معیشت جاہے ترقی پر ہو یا بحران میں ' یہ قدر زائد کو ہر صورت میں پیدا کرتی

ہے' اس کی بنیاد پر تہذیبوں کے اندر لگژری کی اشیاء پیدا ہوتی ہیں' اور اس کی بنیاد پر آرٹ کی مختلف شکلوں کی ترقی ہوتی ہے۔ آج جب کہ ہم عمارتوں' مجتموں' تصاویر کی تعریف کرتے ہیں تو انہیں مجھی شر کا خاموش فخر قرار دیتے ہیں ' تو مجھی اے ایک ینی خور شزاده کی حماقت سمجھتے ہیں، تو بھی نو دولنیه تاجریا بینکر کا شوق۔ یورپ میں سولہویں صدی کے بعد سے تہذیب کی ترقی میں سرمانیہ داری اور دولت کا سب سے زیادہ وخل رہا ہے۔ تمذیب سے بھی ظاہر کرتی ہے کہ معاشرہ میں دولت کی تقسیم س طرح سے ہوتی ہے۔ تہذیبیں مخلف قتم کی خصوصیات پیدا کرتی ہیں۔ پہلے مرحلہ میں ان سے متاثر ہونے والے طبقہ اعلیٰ کے لوگ ہوتے ہیں۔ اس کے بعد عام لوگ اس کے دائرے میں آتے ہیں۔ اس طرح جس کے پاس جس قدر دولت اور سرمایہ ہو تا ہے اس طرح سے وہ تہذیبی خصوصیات کو قبول کرتا رہتا ہے الندا دولت سے ساجی درجه کا تعین ہوتا ہے' اور ای دولت سے آرام و سمولت کی اشیاء' آرٹ اور کلچر کو فروغ ملتا ہے۔ سترہویں صدی کے فرانس میں آرٹ کی سرپرستی کرنے والے چند لوگ تھے سوائے دربار کے' اس لئے ادبی اور کلچرل سرگرمیوں کا دائرہ اتنا محدود تھا۔ لیکن اٹھارویں صدی میں کہ جب امراء کے پاس دولت آئی تو اس معاثی خوش خالی کے دور میں امراء اور بور ژوا دونوں طبقول نے بادشاہ اور دربار کے ساتھ مل کر سائنس' فلفد' اور کلچر کی ترقی میں بھرپور حصہ لیا۔

لیکن لگرری (Luxury) اب تک ایک بہت ہی محدود لوگوں میں تھی۔ تہذیب اس کا انکار کرتی ہے کہ روزمرہ کی زندگی کا دن بہت کم اس میں اضافہ کا باعث ہوتا ہے۔ اس لئے تہذیب کی آخری منزل بہت کھروری اور بھدی ہوتی ہے۔ اگر کی فرد کے پاس اپنے کھانے اور رہنے کو پچھ نہ ہو تو اس کے لئے آزادی اور کلچر بے معنی ہو جاتے ہیں۔ اگر اس نظلہ نظر سے دیکھا جائے تو انیسویں صدی' جو کہ نودولنیوں کے لئے انتہائی بورنگ صدی ہے اور بور ژوا طبقہ کے لئے فتح کی' تو اس صدی میں لئے انتہائی بورنگ صدی ہے اور بور ژوا طبقہ کے لئے فتح کی' تو اس صدی میں انسانیت کی تقدیر کا تعین ایک نئے اعتبار سے ہوا ہے۔ اس دوران میں جیسے جیسے آبادی کا اضافہ ہوا' اس طرح سے لوگوں کو مواقع طے کہ وہ اجماعی تہذیب سے اطف اندوز

ہوں اگرچہ اس کی ساجی قیمت جو تهذیب کو ادا کرنی پڑی بہت زیادہ ہے۔ لیکن اس کے فوائد اس سے زیادہ ہیں۔ مثلاً تعلیم کی ترقی، لوگوں کی کلچر تک پہنچ، یونیورسٹیوں میں داخلہ کی سولتیں اور ساجی ترقی یہ وہ نتائج ہیں کہ جو انیسویں صدی میں تهذیبی ترقی نے پیدا کئے، اور یہ نتائج ایک خوش آئند مستقبل کی ضانت بھی ہیں۔

مستقبل کا سب سے بڑا مسئلہ یہ ہے کہ وہ کس طرح سے مساوی بنیادوں پر لوگوں کی تهذیب کو تخلیق کرے کہ جو اپنے معیار میں اعلیٰ و ارفع بھی ہو۔ ایسا کرنا یقیناً منگا ہے۔ اس کے بارے میں اس وقت تک سوچا نہیں جا سکتا جب تک لوگوں کی ضروریات بوری کر کے قدر زائد نہ ہو' اور جب تک مثینیں محنت اور تکلیف کے کامول کو نہ سنبھال لیں' کیونکہ ای کے بعد انسان کو فرصت کے لمحات مل سکیں گے۔ صنعتی معاشروں میں اس فتم کے مستقبل کی پیشین گوئی کی جا سکتی ہے۔ لیکن پوری دنیا کے لئے یہ کہنا مشکل ہے کیونکہ جس طرح تہذیب ایک ہی معاشرہ میں مختلف طبقوں کے درمیان این خصوصیات کا فرق رکھتی ہے۔ یمی چیز ترقی شدہ اور ترقی یافتہ ملکوں کے درمیان ہے۔ اس وقت دنیا کی آبادی جیسا کہ ایک سوشیولو جسٹ نے کما ہے "وغیر ملکی پرولتاریوں" پر مشمل ہے ، جس کو اب "تیسزی دنیا" کما جاتا ہے ان میں اکثریت ان لوگول کی ہے کہ جنہیں زندہ رہنے کے لئے کم سے کم ذرائع کی ضرورت ہے۔ یہ اس قابل نہیں کہ خود اپنی تہذیب سے لطف اندوز ہو سکیں جو کہ ان میں سے اکثریت کے لئے ایک بند کتاب کی طرح ہے۔ اگر انسانیت ان لوگوں کے درمیان سے اس فرق اور غیر مساوی حیثیت کو تبدیل نهیں کر سکی تو بیہ صورت حال تهذیبوں۔۔۔ اور تہذیب--- کو تاہی کی جانب لے جائے گی۔

### تهذيبيس اور اجماعي نفسيت

جغرافیہ' سوشیولوجی' اور معیشت کے بعد اب ہم نفسیات کی طرف توجہ دیتے ہیں۔ اگرچہ اب تک دوسرے علوم کے مقابلہ میں نفسیات اس قدر معلومات کا خزانہ نہیں ہے۔ لیکن اس کا تاریخ میں استعال بہت کم ہوا ہے۔ جب ہم اجماعی نفسیات' شعور' زہنیت' یا زہنی صلاحیت کے الفاظ استعال کرتے ہیں تو مشکل یہ پیش آتی ہے کہ ان میں سے کس ایک کا انتخاب کیا جائے۔ اس سے یہ بھی ظاہر ہو تا ہے کہ نفسیات کا

علم ابھی نوجوانی کی حد میں ہے اور اس کی اصطلاحات ابھی تک پختگی تک نہیں پنچ ہیں۔ ایک ماہر نفیات دال کے مطابق "آگی یا شعور" ترقی کے آخری مرحلہ کی نشار دی کرتا ہے۔ لیکن دیکھا جائے تو الفاظوں کا استعال کوئی زیادہ مسائل کو پیدا نہیں کر ہے کیونکہ ہر عبد میں ایک اجتماعی زہنیت اپنے عبد اور دور کی عکاسی کرتی ہے اور ان کے زیر اثر معاشرے کے رویئے پیدا ہوتے ہیں اس کی پند و ناپند کے معیار بنتے ہیں اور اس کے مستقبل کی راہیں متعین ہوتی ہیں۔ لیکن معاشرے کی بیہ زہنیت اچانکہ تھکیل نہیں ہوتی بلکہ اس کی جڑیں ماضی میں پوست ہوتی ہیں اور بیہ تسلسل نسل بو تشکیل نہیں ہوتی بلکہ اس کی جڑیں ماضی میں غاص واقعہ پر ردعمل کا اظمار کرتا ہے' یا موتے ہیں بلکہ بیہ اجتماعی شعور کے دباؤ کے تحت کئے جاتے ہیں۔

محمل کوئی فیصلہ کرتا ہے' تو اس میں محمل کوئی منطق اور مفاوات ہی نہیں ہوتے ہیں بلکہ بیہ اجتماعی شعور کے دباؤ کے تحت کئے جاتے ہیں۔

یہ وہ بنیادی اقدار' اور نفیاتی ساخت ہے کہ جو مشکل سے تہذیبیس دو سرول کو منطق کرتی ہیں۔ بلکہ انہیں کی بنیاد پر ان کی علیحدہ سے شاخت ہوتی ہے۔ معاشرہ کی بیہ نشقل کرتی ہیں۔ بلکہ انہیں کی بنیاد پر ان کی علیحدہ سے شاخت ہوتی ہے۔ معاشرہ کی بیہ نہیں اور بعض او قات وہ خود اس تبدیلی سے باخبر نہیں ہوتی۔ آگر یہ بدلتی ہے تو بہت آہتگی کے ساتھ' اور بعض او قات وہ خود اس تبدیلی سے باخبر نہیں ہوتی۔

یہ ماضی اور حال دونوں میں اہمیت کا حامل رہتا ہے مثلاً ہندوستان میں معاشرہ اپنے تما اعمال کے لئے ندہب سے جواز تلاش کرتا ہے اور عقلیت کو اس میں دخل نہیں دینے دیا۔ جب یونانیوں نے یہ سنا تو وہ اس پر بوے جیران ہوئے۔ اس کو بشپ یوسے ہیں (Eusehius) (Eusebius) نے اس طرح سے بیان کیا ہے 'ارسٹو ٹوکسی نیس' جو کہ ایک موسیقار تھا اس نے ہندوستانیوں کے بارے میں یہ کمانی بیان کی۔ ایک ہندوستانی سقراط سے انیقنز کے شہر میں ملا اور اس سے کما کہ وہ اپنے فلسفہ کے بارے میں بتائے۔ اس پر سقراط نے کما کہ 'جہ انسانی حقیقت کا مطالعہ ہے۔'' اس پر ہندوستانی بنسی سے اس پر سقراط نے کما کہ 'جہ انسانی حقیقت کا مطالعہ ہے۔'' اس پر ہندوستانی بنسی سے

دیکھا جائے تو مذہب تمذیوں کا سب سے زیادہ توانا اور طاقت ور عضر ہو تا ہے۔

لوث بوث ہو گیا اور کہنے لگا کہ: "انسان کس طرح سے انسانی حقیقت کا مطالعہ کر سکتا ہے جب کہ اسے اللی حقیقت کے بارے میں کچھ پتہ نہ ہو۔"

ایک ہندوستانی فلفی کمار چرجی کا کمنا ہے کہ ''انسانیت اس قابل نہیں کہ پراسرار قوقوں کے بیں منظر میں جو کچھ ہے اس تک پہنچ سکے۔'' ہم اندھے لوگوں کی طرح ہیں کہ ''جو ہاتھی کے جسم کے مختلف حصوں کو چھوتے ہیں اور اس کو حقیقت سمجھ لیتے ہیں۔''

مغرب اپنے ندہی ہونے کے باوجود عیسائیت کی تعلیمات کو نظر انداز کئے ہوئے ہے اور اس کے نمائندے عقلیت کی بنیادوں پر سوچتے اور راہیں تلاش کرتے ہیں۔ بیسائیت مغربی زندگی میں ایک حقیقت ہے۔ یہ دہریوں پر بھی اثر انداز ہوتی ہے چاہے وہ اس کو مانیں یا نہ مانیں۔ اخلاقی قدریں' زندگی کی جانب رویئے' موت' کام کرنے کی روایت' عورتوں اور بچوں کا کردار' اگرچہ دیکھنے میں ان کا عیسائیت سے کوئی تعلق معلوم نہیں ہو تا لیکن ان سب کی جڑیں عیسائیت میں ہیں۔

جب سے مغربی تہذیب یونانیوں کے زیر اثر آئی ہے اس وقت سے ان کی ذہبی سوچ کی جگہ عقلیت نے لی ہے۔ اس قتم کی تبدیلی ہم مغربی تہذیب کے علاوہ کسی اور تہذیب میں نہیں دیکھتے۔ تقریباً تمام ہی تہذیبیس فدہب ابعد الطبعیاتی تصورات وہات اور سحرو جادو میں ڈوبی ہوئی ہیں اور انہیں کے زیر اثر ان کا ذہن تشکیل پاتا

#### تهذيبون كالشلسل

تہذیبوں کے بارے میں مطالعہ کرتے ہوئے اب تاریخ کا نمبر آیا ہے کہ جو اس پیچیدہ بحث میں الجھے اور تہذیبوں کے سلسلہ میں وقت کے تصور کو زیر بحث لاتے ہوئے اپنی صلاحیتوں کی بنیاد پر اس مضمون کی وضاحت کرے۔ دراصل کی بھی تہذیب کو اس وقت تک نہیں سمجھا جا سکتا ہے جب تک کہ ان راستوں اور مرحلوں کے بارے میں آگی نہ ہو کہ جن سے گذر کریہ آئی ہے۔ یہ کہ وہ کون سی اقدار ہیں کہ

جو اس کو وراثت میں ملی ہیں اور وہ کون سے تجربات ہیں کہ جن سے یہ ووجار  $r^1$ ہے۔ ہر ترزیب کا تعلق ماضی سے ہو آ ہے۔ ماضی اس کے اندر رہتا ہے۔

تمذیب کی تاریخ ان قدیم روایات کو تلاش کرتی ہے کہ جو اب تک اپنا جوا ر کھتی ہیں۔ یہ ضروری نسیس کہ تاریخ ہمیں یونانی یا چین کے قرون وسطی کے بار۔ میں معلومات فراہم کرے' بلکہ یہ بتائے کہ گذرے وقت کی کون کون می اقدار او روایات آج کے زمانہ کے مطابق ہیں۔

سرحال ہمیں بات کو یمال سے شروع کرنا چاہئے کہ ہر تہذیب چاہے وہ قدیم ہ جدید' اس میں جو خصوصیت ہوتی ہے وہ فورا" ہی ظاہر ہو جاتی ہے مثلا ڈرام مصوری' کتابین' فلسفه' فیشن' لباس' سائنسی دریافت' ککنالوجی وغیره- اگرچه بیه سر ایک دو سرے سے مختلف بلکہ علیحدہ ہوتے ہیں' گر پھر بھی ان میں ایک تعلق ہو<sup>·</sup>

کیکن تہذیب کے بیہ ظواہر تھوڑے عرصہ کے لئے ہوتے ہیں۔ سوال بیہ ہو تا ہے

کہ ان کی مدد سے ہم کس طرح اس ماضی کو تلاش کر سکتے ہیں جو کہ حال میں چھیا ہو ہے؟ اور ایبا محسوس ہو تا ہے کہ ماضی اور حال معاشرہ میں تشکسل قائم رکھنے کے بجائے ایک دو سرے کی جگہ لینے اور ایک دو سرے کو ختم کرنے کے دریے ہیں۔ الله ہم دیکھتے ہیں کہ کس طرح سے فلفہ اور ادلی نظریات ایک دو سرے کو ختم کرتے ہیں۔ یہ ایک چکر ہو تا ہے کہ جو جاری رہتا ہے' مثلاً جدید فیشن آتا ہے اپنا وقت پورا کر' ہے' پھراس کی جگہ رِانا فیشن مقبول ہو جاتا ہے۔ اس لئے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اسل اور اس کا سیٹ تو وہی رہتا ہے صرف ایکٹر بدلتے رہتے ہیں۔ تاریخ میں دو سرے ادوا کے علاوہ ریناسال کا عہد اس کی بهترین مثال ہے۔ اس کے اپنے نظریات و خیالات تھ'اس کے اپنے رنگ تھ' اس کے اپنے عادات اور رویے تھے۔ کیکن اس کے بارے میں رہے بھی کہا جاتا ہے کہ وہ قدیم عمد کا احیاء ہے اور اس دور میں کلاسیکل

تحریوں کی دریافت ہوئی' یہ ایک ایس تحریک تھی کہ جس میں پورے یورپ نے برا۔ ذوق و شوق سے حصہ لیا۔ اس طرح سے رومانوی دور کی مثال ہے (جو 1800 سے 1850 کک رہا) اس نے وگوں کے ذہن اور جذبات کو بہت زیادہ متاثر کیا'کیونکہ یہ وہ زمانہ تھاجس میں فرانس ار بورپ فرانسیں انقلاب اور اس کے بعد آنے والی تبدیلیوں کی وجہ سے بے انتہا لشیدگی کی حالت میں تھے' اس لئے رومانوی عمد میں جو بے چینی' غیر بھینی' اور خوف را ہوا وہ ان حالات کا تیجہ تھا۔ یہ دور صرف معاثی بخرانوں ہی کا نہیں تھا' بلکہ جذبات کے بخران کا بھی تھا' یہ وہ حالات تھے کہ جن میں لوگوں کی عادات و اطوار اور سوچنے کہ انداز بدل رہے تھے۔ ہر ایک نسل اپنے حالات کے مطابق اپنی سے پچھلی نسل کی نافت کرتی ہے' اور خود اسے اپنے آئے والی نسل کی مخالفت کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ بالفت کرتی ہے' اور خود اسے اپنے آئے والی نسل کی مخالفت کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ کہ حدیثت کی طرح اپنے آئیگ ہوتے ہیں۔ اس کی تاریخ کرتے ہیں۔ تریب کے معیشت کی طرح اپنے آئیگ ہوتے ہیں۔ اس کی تاریخ واقعات کا مجموعہ ہوتی ہے کہ جس کو تبھانی سے مختلف ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے' واقعات کا مجموعہ ہوتی ہے کہ جس کو تبھانی سے مختلف ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے' واقعات کا مجموعہ ہوتی ہے کہ جس کو تبھانی سے مختلف ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے' واقعات کا مجموعہ ہوتی ہے کہ جس کو تبھانی سے مختلف ادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہوتا ہوتا ہے۔

واقعات ' تاریخ کو بدلنے والے لجات ' ہیروزیہ وہ عناصر ہیں کہ جن کی مدد سے تاریخ میں واقعات اور لوگوں کے کردار کو سمجھا جا سکتا ہے۔ تاریخی عمل کے ہر حصہ کو اگر قریب سے دیکھا جائے تو اس میں حرکت و عمل کا نشلسل اور کرداروں کا عمل نظر آئے گا۔ تہذیب وراصل وہ ہے جو لوگوں کی وجہ سے تشکیل پاتی ہے ' للغا اس میں لوگوں کی عادات ' رویے ' کارنامے ' ان کا جوش و ولولہ ' مختلف مقاصد سے ان کی وابستگی ' اور ان کی سرگرمیوں میں اچانک تبدیلی کا مطالعہ ضروری ہے۔ لیکن مورخ واقعات ' کارناموں ' مقاصد ' اور وابستگیوں کے اس انبار سے اپنی پیند کے مطابق انتخاب کرتا ہے اور اسے تاریخ کے بدلنے والے لمحات یا تاریخ کا نیا عمد کمہ دیتا ہے۔ تاریخ میں وراصل جس قدر گرائی سے تبدیلی کے عمل کو دیکھا جائے اس قدر اس کی سمجھ آتی دراصل جس قدر گرائی سے تبدیلی کے عمل کو دیکھا جائے اس قدر اس کی سمجھ آتی دراصل جس قدر گرائی ہوں واقعات کے بیان سے زیادہ اہم ہیں۔ مثلاً جن فلسفیوں نے قلم کی جن میں سقراط' افلاطون' ڈیکارٹ' اور کارل مارکس نے فلسفہ کے نظام کی تشکیل کی جن میں سقراط' افلاطون' ڈیکارٹ' اور کارل مارکس

وغیرہ شامل ہیں' ان میں ہر ایک ایک سے زیادہ صدی پر چھایا ہوا ہے۔ للذا یہ لوگ تمذیبوں کے خالق تھے اور کسی طرح سے ان کی اہمیت دنیا کے بڑے ذاہب کے بانیوں سے کم نہیں ہے۔ دراصل کسی واقعہ یا مخص کی تاریخ میں اہمیت اس فیصلہ پر ہے کہ وقت ان کو کب تک یاد رکھتا ہے۔ وہ افراد اور واقعات جو وقت کے اس امتحان میں پورے اترتے ہیں' انہیں تمذیب کی تاریخ میں یاد رکھا جاتا ہے۔

تاریخی عمل میں ادوار اور زمانے آتے جاتے رہتے ہیں۔ ان کے مطالعہ سے تاریخ کی ادھوری تصویر ابھر کر آتی ہے۔ اس لئے اگر تبدیلی کے پس منظر میں ان عناصہ اور عوامل کو دیکھا جائے کہ جو دیریا اور گرا اثر رکھتے ہیں تو یہ تاریخ اور تبدیلی عمل کے لئے انتہائی ضروری ہو گا۔ وہ کون می ساخت اور شکل ہے کہ جو تہذیب پر اثر انداز ہوتی ہے؟ تو اس کے لئے جغرافیائی ماحول' ساجی درجہ بھری' اجتماعی نفیاتی ذہن' اور معاشی ضروریات کو مد نظر رکھنا ہو گا۔ یہ وہ قوتیں ہیں کہ جن کے اثرات سے بعض او قات خود ہم عصر معاشرے آگاہ نہیں ہوتے کیونکہ ان کے نزدیک جو پھھ ہو رہا بعض او قات خود ہم عصر معاشرے آگاہ نہیں ہوتے کیونکہ ان کے نزدیک جو پھھ ہو رہا جو آتے وہ روزمرہ کی طرح فطری ہو تا ہے۔ لیکن یہ وہ قوتیں اور نیچیل طاقتیں ہیں کہ جہنیں ہم ساخت یا ڈھانچہ (Structure) کا نام دیتے ہیں۔

اگرچہ مورخ بھی ان کی اہمیت کو نظر انداز کر دیتے ہیں اور واقعات کو سنہ وار بیان کرنے میں مصروف رہتے ہیں۔ اس لئے واقعات اور عمل کی تہہ میں جو قوتیں کار فرما ہوتی ہیں ان کو تلاش کرنا اور ان کے اثرات کا تجزیبہ کرنے کے لئے توانائی اور صلاحیت کی ضرورت ہوتی ہے۔ لیکن یہ تہذیب کی بنیادیں ہیں کہ جن پر اس کی تشکیل ہوتی ہے مثلاً ذہبی عقائد' موت کی جانب رویہ' کام' لذت و لطف' خاندانی زندگی' اور کسانوں کی ایک جیسی حالت' یہ وہ اہم عناصر ہیں کہ جن کے مطالعہ سے تندیل کی صحیح شکل ابھر کر سامنے آتی ہے۔

یہ حقائق اور یہ رویے بڑے پرانے اور دیریا ہیں۔ یہ وہ عناصر ہیں کہ جو سمی تمذیب کو اہم خصوصیات دیتے اور اسے دو سروں سے ممتاز بناتے ہیں۔ چونکہ یہ خصوصیات ہر تمذیب کی اپنی ہوتی ہیں للذا ان کا دو سری تمذیبوں سے تبادلہ نہیں ہو سکتا۔ لوگوں کی اکثریت اس سے بے خبر ہوتی ہے کہ تہذیب کی بیہ خصوصیات اور اس کی اپنی اقدار آخر کیوں دوسری تہذیب میں نہیں منتقل ہوتی ہیں' اور ان کی تہذیب دوسروں کی خصوصات کو کیوں مسترد کرتی ہے؟

اس کی ایک مثال ہماری اپنی بیسویں صدی کی تہذیب لیں کہ جس میں عورتوں کو خاص کردار طا ہے۔ ہم جب اپنے ہاں عورتوں کی آزادی اور ان کی اپنی شناخت کو دیکھتے ہیں تو ہمیں اس میں کوئی نئی بات نظر نہیں آتی اور ہم اسے ایک فطری بات سجھتے ہیں۔ لیکن اگر ہم اس کا مقابلہ مسلمان عورت سے کریں' یا دوسری طرف ریاست ہائے متحدہ کی عورت سے کریں' یا دوسری طرف ریاست ہائے متحدہ کی عورت سے زیادہ آزاد ہے' تو ہمیں فرق واضح نظر آئے گا۔ یہ فرق کیوں پیدا ہوتے ہیں؟ اس سوال کا جواب دینے کے فرق واضح نظر آئے گا۔ یہ فرق کیوں پیدا ہوتے ہیں؟ اس سوال کا جواب دینے کے درمیان محبت و عشق کی دور نہیں مو باری عشق" کا عہد ہے' یہاں سے ہمیں عورت و مرد کے درمیان محبت و عشق کی روایات واضح طور پر ملیں گی۔ اس کے بعد ہمیں دو سری وجوہات کو بھی زیر غور لانا ہو گا جیسے عیسائیت' عورتوں کا اسکول اور یونیورشی میں تعلیم کے لئے جانا' یورپ میں بچوں کی تعلیم کے لئے جانا' یورپ میں جورتوں کا مقابلہ معاشی عالت' معیار زندگی' گھوں سے باہر عورتوں کا ملازمت کے لئے جانا وغیرہ وغیرہ۔

جر تہذیب میں عورت کے کردار کا تعلق اس کی ساخت اور تشکیل سے ہو تا ہے۔ اس لئے اگر کسی تہذیب میں تبدیلی کے عمل کو دیکھنا ہو تو اس میں عورت کے کردار کو دیکھنا ایک اچھا مطالعہ ہو گا۔ کیونکہ کوئی تہذیب بھی کسی الیی نئی روایت اور قدر کو قبول کرنے پر تیار نہیں ہوتی جو اس کی کلچل شاخت کو بدل دے۔

اگرچہ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ تہذیبیں دو سروں سے قرض اور ادھار لیتی رہتی ہیں۔ اگرچہ اس انکار میں رہتی ہیں۔ اگرچہ اس انکار میں اجنی چیز کو سختی سے مسترد بھی کر دیتی ہیں۔ اگرچہ اس انکار میں ان کا تذبذب بھی شامل ہو تا ہے۔ اس لئے طویل غور و فکر کے بعد فیصلہ کرنا تہذیب کے وجود کے لئے ضروری ہو تا ہے۔ اس کی کلاسیکل مثال 1453ء میں ترکوں کا قسطنطنیہ پر قبضہ ہے۔ ایک جدید ترکی مورخ کا کہنا ہے کہ شہرنے خود ترکوں کے حوالہ کر دیا '

یعنی حملہ سے پہلے ہی شہر مزاحمت ختم کر چکا تھا۔ اگرچہ اس بیان کو ایک مبالغہ سمجھا جائے ' لیکن دو سری طرف یہ بھی حقیقت ہے کہ آر تھوڈو کس چرچ نے خود رو من کیتھولک چرچ سے ملنے کے بجائے ترکوں کے حوالہ کرنا پند کیا ' کیونکہ وہ ہی اس کے محافظ کے طور پر سامنے آئے یہ وہ فیصلہ نہیں تھا کہ کسی وباؤ کے تحت فوری طور پر لیا ہو' بلکہ یہ ایک طویل عمل کے بتیجہ میں لیا گیا ' اتنا طویل کہ اس کا آغاز باز نطینیوں کے زوال کے وقت سے لگایا جا سکتا ہے کہ جب رومن کیتھولک فرقہ کی مخالفت میں وہ دن بدن ان سے دور ہوتے چلے گئے۔

انکار کی دوسری مثال اٹلی' پر نگال اور اسپین کی ہے کہ جنہوں نے پروٹسٹنٹ ریفارمیشن کو قبول نہیں کیا۔ فرانس میں تذبذب رہا اور تقریباً سو برس تک یہاں پر دونوں فرقوں کے عقائد کی جنگیں رہیں۔ ایک اور انکار جس نے مغرب کو تقسیم رکھا وہ مغرب اور شالی امریکہ کا صنعتی معاشرہ اور مشرقی یورپ کا مطلق العنان سوشلزم تھا۔ یہ بھی ذہن میں رکھنا ہو گاکہ اگر مغربی یورپ نے کمیونزم اختیار کرلیا ہو تا تو یہ ان کے سے مختلف این مزاج کے مطابق ہو تا' جیسا کہ اس نے سرمایہ داری نظام کو امریکہ سے مختلف انداز میں اختیار کریا ہے۔

جس طرح ایک تهذیب دو سری تهذیب سے کھھ لیتی ہے' اور کچھ مسترد کر دیتی ہے' اور کچھ مسترد کر دیتی ہے' اس طرح سے دہ اپنے ماضی کے احیاء کو بھی قبول کرتی ہے اور بھی اس سے انکار کر دیتی ہے۔ لیکن مید تمام عمل بہت ہی ست روی اور غیر شعوری طور پر ہوتا ہے اور اس طرح وہ اپنے آپ کو تبدیل کرتی رہتی ہے۔

تهذیبول کی قبولیت اور انکار کی مثال نفیاتی تاریخ میں بھی ملتی ہے۔ مثلاً پندرہویں اور سولویں صدیول میں "زندگی اور موت" کے بارے میں کچھ تحقیقات ہوئیں ہیں۔ ان میں البرٹو ثینینٹی (Alberto Tenenti) کی تحریی قاتل ذکر ہیں۔ آر۔ موزی (R. Mauzi) کی کتاب "اٹھارویں صدی کے فرانس میں مسرت کا تصور" اور مائیکل فوکو کی کتاب "کلاسیکل عمد میں دیوائی" ان کتابوں میں تمذیب کے ان پہلوؤں کو اجاگر کیا ہے کہ جن پر لوگوں کی نظر نہیں جاتی اور ان جذبات و تصورات

کو روشنی میں نہیں لایا جاتا ہے۔ ان رویوں کو اختیار کرتے ہوئے تہذیب بھی تذبذب کا شکار ہوتی ہے، کیکن یہ تمام عمل کا شکار ہوتی ہے، کیکن یہ تمام عمل تکلیف دہ، مشکلات سے پر اور طویل ہوتا ہے۔ اس کو مائیکل فوکو اپنی اصطلاح میں ایٹ تپ کو تقیم کرنا" کہتا ہے۔ فوکو لکھتا ہے کہ:

"ان پہلوؤں کی تاریخ کو دریافت کرنا ہے، جو وقوع پذیر ہونے کے فورا" بعد ہی بھلا دیئے گئے تھے۔ ایک تہذیب ان عناصر کو دور پھینک دیتی ہے کہ جنہیں وہ اجنبی گردانتی ہے۔ پوری تاریخ میں اس نے اپنے اردگرد ایک خندق کھود رکھی ہوتی ہے۔ یہ ایک ایبا قطعہ ہوتا ہے کہ جس میں کسی کو آنے کی اجازت نہیں ہوتی اور یمال یہ اپنی تنمائی کو برقرار رکھتی ہے۔ اس کی یہ خصوصیات مثبت پہلو رکھتی ہیں۔ کیونکہ اس طرح وہ تاریخ میں اپنی اقدار اور روایات کے شلسل کو باقی رکھتی ہے لیکن جس پہلو کو ہم نے منتخب کیا ہے، یمال پر اس کی پند کا سوال ہے۔ یعنی وہ انتخاب کرتی ہے، اور یہ انتخاب اسے مضبوط بنیاد فراہم کرتا ہے کہ جس پر اس کی تشکیل ہوتی ہے۔"

یہ متن مطالبہ کرتا ہے کہ اس کا گرائی سے مطالعہ کیا جائے۔ ایک تہذیب اس وقت تشکیل پذیر ہوتی ہے کہ جب وہ کسی اجنبی قدریا عضر کو اس وقت مسترد کرتی ہے کہ جب وہ خود گمنامی میں ہوتی ہے۔ للذا کسی تہذیب کی تاریخ میں صدیوں کے تجربات کئی راہوں سے گذر کر اس میں نچوڑنے کے بعد آتے ہیں۔

فوکو کی اس کتاب میں ایک خاص موضوع کا مطالعہ کیا گیا ہے: عقل اور دیوا گی کے درمیان اور پاگل اور ہوش مند کے درمیان فرق۔ یہ فرق قرون وسطی میں کوئی وجود نہیں رکھتا تھا۔ جمال ایک مجذوب کو دو سرے اور بدقستوں کی طرح یہ سمجھا جاتا تھا کہ یہ خدا کی طرف سے اس کے نمائندے ہیں۔ لیکن جو لوگ ذہنی طور پر توازن کھو بیضتے تھے' معاشرہ ان کے ساتھ سخت سلوک کرتا تھا اور انہیں قید میں ڈال دیا جاتا تھا' فاص طور سے سترہویں صدی میں کہ جب ساجی نظم و صبط کو برقرار رکھنے کا جنون تھا' اس وقت دیوانے اور پاگل ان کا شکار ہوتے تھے۔ ان کے ساتھ ایسا ہی سلوک ہو تا تھا کہ جیسے ناقابل اصلاح مجرموں کے ساتھ کہ انہیں معاشرے اور دنیا سے خارج کر دیا جائے۔ انیسویں صدی میں ان کے ساتھ بہتر سلوک ہونے لگا' بلکہ رحمدلانہ جذبات کے ساتھ' کیونکہ اب یہ دریافت ہوا کہ یہ بھار لوگ ہیں۔ اگرچہ روئے بدل گئے لیکن ساتھ' کیونکہ اب یہ دریافت ہوا کہ یہ بھار لوگ ہیں۔ اگرچہ روئے بدل گئے لیکن مسلم قرون وسطی سے اب تک ایک ہی ہے کہ مغرب خود کو دیوائی اور جنون سے دور رکھتا ہے اور اس بھاری کے شکار لوگوں کو ممنوعہ علاقوں میں رکھتا ہے۔ اگرچہ عقل کو فتح تو ہوئی' گر سطی طور پر' اور یہ بھی ایک طویل اور خاموش جدوجمد کے بعد۔ اس سلسلہ میں اور دو سری مثالیں بھی دی جا سکتی ہیں' البرٹو ٹینینٹنی نے اپنی اس سلسلہ میں اور دو سری مثالیں بھی دی جا سکتی ہیں' البرٹو ٹینینٹنی نے اپنی ایک کتاب میں نشان دی کی ہے کہ مغرب کس طرح موت کے بارے میں ان خیالات

اس سلسلہ میں اور دوسری مثابیں بھی دی جاستی ہیں 'البرتو ٹیسنیسنٹی نے اپنی ایک کتاب میں نشان وہی کی ہے کہ مغرب کس طرح موت کے بارے میں ان خیالات سے دور ہو تا چلا گیا کہ جو قرون وسطی میں تھے کہ جس میں موت کے بارے میں کما جا تا تھا کہ بیہ اس فانی ونیا سے حقیقی ونیا کی جانب ایک کوچ ہے۔ پندرہویں صدی میں موت روحانی تصور سے نکل کر انسانی ہو گئی کہ جس میں موت کے بعد جم گل سر جا تا ہو ۔ لیکن اس نظریہ میں لوگوں نے زندگی کو ایک نے انداز سے دیکھا کہ اس زندگی کی قدر کی جائے ۔ آنے والی صدی میں موت کا خوف کم ہو تا چلا گیا اور آنے والی صدی میں موت کا خوف کم ہو تا چلا گیا اور آنے والی صدیاں ہو گئیں۔

تهذیبول کے درمیان پر تشدد روابط بھی ہوتے ہیں۔ مثلاً کولونیل ازم ماضی میں تو کامیاب ہو گیا۔ لیکن آج کے حالات میں اس کی کامیابی ناممکن ہے۔ کولونیل ازم کا مطلب تھا کہ مفتوح لوگول پر اپنا کلچر مسلط کیا جائے اور انہیں مجبور کیا جائے کہ طاقت ور کے آگے ہتھیار ڈال دیں۔ لیکن ان کی یہ سپردگی وقتی تھی۔ کیونکہ اندرونی طور پر تہذیبوں کا تضاد باتی رہا۔

اگر تہذیبیں باہم مل کر رہیں تو ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ ایک دو سرے کو مراعات بھی ویں اور ایک دو سرے کے مراعات بھی ویں اور ایک دو سرے کے ساتھ رضامندی کا رویہ بھی افتیار کریں۔ لیکن اس عمل کی ایک مثال روجر بیسٹائڈ

(Roger Bestide) کی کتاب "برازیل میں افریقی نداہب" (1960) ہے۔ یہ ان لوگوں کے بارے میں ہے کہ جنس افریقہ سے بطور غلام کے لیجایا گیا' اس عمل میں انہیں اپنی فدہبی و تہذیبی جڑوں سے محروم کر کے برازیل کی پدرانہ عیسائیت میں ڈال ویا گیا۔ انہوں نے اس پر اپنے ردعمل کا اظہار کیا۔ لیکن اس کے ساتھ ہی انہوں نے عیسائیت بھی افتیار کرلی۔ ان میں مفرور افریقی غلاموں نے ایک آزاد ریپبلک قائم کرلی جس کا مام تھا کی لو مبو (Qui Lombo) یہال انہوں نے اپنی افریقی روایات و رسوم و روائی کو قائم کرلیا اور اپنے سحر زدہ رقص کا احیاء کیا۔ اس عمل میں انہوں نے افریقی رسومات کے ساتھ ساتھ عیسائی رسومات کو بھی شامل کرلیا۔ یہ ایک دلیپ مثال ہے کہ جس میں مفتوح نے ہتھیار تو ڈال دیئے گرانی شاخت کو بھی برقرار رکھا۔

اس بحث کے بعد کہ تہذیبیں تبدیلی کے عضر کے ساتھ کس طرح سے پیش آتی ہیں' اب ہم اس کے ایک اور اہم پہلو کی جانب توجہ دیتے ہیں' ہو کہ ایک سلسل کی نشان دہی کرتا ہے' تاریخ ماضی و حال کی زبان میں بات کرتی ہے' اس میں وقت کے اعتبار سے ادوار اور عمد ہوتے ہیں جنہیں کئی خلول میں تقسیم کر لیا جاتا ہے' تقسیم دن سے لے کر ممینہ' سال اور صدیوں میں ہوتی ہے۔ جب بھی وقت کے اس یونٹ میں ذرا بھی تبدیلی کی جاتی ہے' اس سے تاریخ کا ایک نقطہ نظر سامنے آتا ہے۔ یہ مضاد نظریات ہی تاریخ میں جدلیاتی عمل کو ممکن بناتے ہیں۔

بات کو سل بنانے کے لئے ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ مورخ تین سطوں پر کام کرتا ہے: اول' روایتی تاریخ کہ جس میں ایک واقعہ کے بعد دو سرے واقعہ کو بیان کیا جاتا ہے اس انداز میں کہ جیسے آجکل کوئی نامہ نگار واقعہ کی تفصیل بیان کرتا ہے۔ اس کو جس قدر تیزی سے پڑھا جاتا ہے۔ اس قتم کی تاریخ ہمیں نہ صرف یہ کے غیر مطمئن کرتی ہے بلکہ اس قابل بھی نہیں رہنے دیتی کہ ہم اس کے بارے میں کوئی فیصلہ کر سکیں یا اسے پوری طرح سے سمجھ سکیں۔

دو سری قتم کی تاریخ میں کوئی ایک ایپی سوڈ (Episode) ہوتا ہے جیسے رومانوی تحریک فرانسیسی انقلاب منعتی انقلاب وسری جنگ عظیم وغیرہ۔ اس کی مدت دس ' بیں یا پچاس سال ہو سکتی ہے۔ اس مرت کے دوران ہونے والے واقعات کو ترتیب وار جمع کر لیا جاتا ہے اور پھر ان کی تشریح، توضیح اور اثرات کو بیان کیا جاتا ہے۔ یہ طویل مدت کے واقعات ہوتے ہیں کہ جن سے سطحی تفصیلات کو نکال دیا جاتا ہے۔

تیمری قتم میں واقعات کے طویل دورانیہ کو دیکھا جاتا ہے جو کہ صدیوں پر محیط ہوتے ہیں۔ اس نقطہ نظر میں تاریخی حرکت بری آہت رو ہوتی ہے اور یہ وسیع طور پر واقعات کو اپنے گھیرے میں لے لیتی ہے۔ اس فریم ورک میں اگر فرانسیں انقلاب کو دیکھا جائے تو وہ ایک لحمہ ہے اور والٹیر بھی آزاد خیالی کی تحریک کے ارتفاء میں محض ایک سایہ ہے۔ اس آخری مرحلہ میں تمذیب کے بارے میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ حادثات اور وقت کے نشیب و فراز سے گزر کر ممتاز نظر آتی ہے' اور اس وقت اس کی طویل عمری' پائداری' اور ساخت پوری طرح سے ابھر کر آتی ہے۔

ایک تمذیب کی خاص معافی نظام یا خاص معاشرتی قوتوں کے بتیجہ میں پیدا نہیں ہوتی بلکہ اس میں کی سابی اور کی معافی نظام سائے ہوئے ہوئے ہوتے ہیں۔ اس لئے کی تنذیب کو اس کے طویل دورانیہ کے تناظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے کہ جس میں لوگوں نے اجتماعی طور پر پچھ محفوظ کیا ہے اور اپنے اس قیمتی ورشہ کو ایک نسل سے دو سری نسل کو' تاریخ کے حوادث اور آثار چڑھاؤ کے باوجود منتقل کیا ہے۔ اگر ہم مورخوں کے اس نقطہ نظر کو مان لیس کہ "تہذیبیس بی تاریخ ہے" تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ معاشروں' معیشوں اور لاتعداد حادثات کو کہ جو تاریخ کے مختصر دورانیہ میں ہوتے ہیں' اس میں تہذیب لافانی نظر آتی ہے۔

مورخ ' تاریخ کے عمل کو بیان کرنے والے ان مہم جوؤں سے صحیح معنوں میں شکایتیں کرنے کا حق رکھتے ہیں کہ جو تاریخی عمل کو عموی انداز میں پیش کرتے ہیں جیسے اسپینگلر اور ٹوائن بی۔ تاریخ کے لئے ضروری ہے کہ اسے اشکال ' نقٹ ' تقویم اور تھریق شدہ واقعات سے سمجھا جائے بجائے اس کے کہ اسے تھیوری کے دائرہ میں بند کرکے دیکھا جائے۔ اس لئے تہذیبوں کو صحیح معنوں میں سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ جو واقعات ہوئے ہیں ان کا مطالعہ کیا جائے۔ یہ طریقہ تہذیب' ان کے عناصر اور اس کی روح کو سمجھنے میں مدد دے گا۔

# مغرب اور بقيه دنيا

#### استوارث ہال

#### مغرب کمال ہے اور کیا ہے؟

اس سوال نے نہ صرف کولمبس کو پریٹان کر دیا تھا، بلکہ یہ آج بھی لوگوں کو پریٹان کئے ہوئے ہے۔ کونکہ موجودہ زمانے میں بہت سے معاشرے "مغرب" بننے کی خواہش رکھتے ہیں، اگرچہ ان کی یہ خواہش اس میں مضمرہ کہ وہ مغربی معیار زندگی کو افتیار کر کے مغربی ہو جائیں۔ لیکن کولمبس کے عہد میں (پندرہویں صدی کے آخری حصہ میں) مغرب کا تصور دو سرا تھا اور وہ یہ تھا کہ مغرب کی سمت میں جانے کا مطلب ہے کہ اس راستہ کو دریافت کیا جائے کہ جو مشرق کی چکا چوند کرنے والی دولت تک بہنچا سکے۔ اگرچہ کولمبس کو یہ معلوم ہو گیا تھا کہ اس نے جو نئی دنیا دریافت کی ہے وہ مشرق نہیں ہے، پھر بھی وہ اس یقین پر قائم رہا کہ یہ مشرق ہے اور اپنی رپورٹول میں مشرق نہیں ہے، کو رپورٹول میں اس نے اپنے دعوی کی اس صدافت کو بار بار بیان کیا۔ اپنے چوشے سفر میں اس نے اصرار کیا کہ وہ کوئن سے (Quinsay) بھینی شہر کہ جو اب ہانگ چو کملا تا ہے، اس کے اصرار کیا کہ وہ جنت کے چار دریاؤں کو دریافت کرنے والا ہے۔ اس نے اس نے اس نے اس خواس کو دریافت کرنے والا ہے۔ اس نے اس کا بھی اشارہ کیا کہ وہ جنت کے چار دریاؤں کو دریافت کرنے والا ہے۔ اس نے اس خواس کے اشارہ کیا کہ وہ جنت کے چار دریاؤں کو دریافت کرنے والا ہے۔

دیکھا جائے تو مغرب اور مشرق کے بارے میں ہمارے خیالات و تصورات دیو مالائی اور خوابوں والے رہے ہیں بلکہ آج تک ہم مغرب اور مشرق کو علاقائی اور جغرافیائی طور پر سبھنے کے لئے تیار نہیں ہیں-

ہم عمومی طور پر مغرب اور مغربی کی اصطلاحات کو استعال کرتے ہیں' لیکن در حقیقت ان کے پس منظر میں بڑی پیچید گیاں ہیں۔ پہلی نظر میں تو ایبا معلوم ہو آ ہے کہ ان اصطلاحات کے ذریعہ جغرافیائی مقامات کی نشان دہی کی گئی ہے۔ لیکن اگر ان کا

بنور مطالعہ کیا جائے تو ہم اس متیجہ پر پہنچتے ہیں کہ ال کے ذریعہ سے ہم ایک خاص فتم کے معاشرے کی بات کرتے ہیں کہ جو منفرد انداز میں ترقی یافتہ ہو رہا ہے۔ لیکن ہم جس ترقی یافتہ مغربی معاشرے کی بات کرتے ہیں۔ وہ اول مغربی یورپ میں ظہور یذر ہوا ہے۔ لیکن دیکھا جائے تو مغرب صرف یورپ ہی میں نہیں ہے' اور نہ ہی تمام یورپ مغرب ہے۔ جون روبرث (John Robert) جو کہ ایک مورخ ہے اس نے کما تھا کہ "میوریی اس تذبذب میں ہیں کہ یورپ کی حد مشرق میں کمال ختم ہوتی ہے۔" مغرب کے جنوب میں واقع سمندر تقسیم کی لائن مہا کرتے ہیں۔ لیکن میدانی علاقے بغیر کسی رکاوٹ کے بیلے جاتے ہیں اور کسی حد فاضل کا تعین سیس ہو یا ا ہے۔ مشرقی یورپ بھی بھی مغرب نہیں کملایا۔ لیکن امریکہ جو کہ یورپ میں نہیں ہے وہ مغربی کملا آ ہے۔ ککنالوجی کے اعتبار سے جلیان مغرب ہو گیا ہے۔ اگرچہ جغرافیائی طور پر وہ مشرق کے دور دراز کے علاقہ میں واقع ہے۔ اس کے مقابلہ میں لاطینی امریکی ممالک جو مغربی جیمسفیر (Hemisphere) یا علاقہ میں واقع ہیں' معاثی طور پر تیسری دنیا میں شامل ہیں' اور مسلسل اس کوشش میں ہیں کہ وہ مغرب میں شامل ہو جائیں۔ اس لئے سوال پیدا ہو تا ہے کہ آخر میہ مغرب اور مشرق کے معاشرے کیا ہیں؟ اس کا جواب میہ ہے کہ "مغرب" جمال ایک تصور اور خیال ہے وہیں وہ ایک جغرافیائی حقیقت بھی

اس مقالہ میں ہمارا نقطہ نظریہ ہے کہ مغرب محض جغرافیائی نہیں' بلکہ ایک تاریخی تشکیل ہے۔ مغرب سے ہماری مرادیہ ہے کہ ایک ایسا معاشرہ ہو کہ ترتی یافت' صنعتی' شہری' سرمایہ دارانہ' سیکولر اور جدید ہو۔ یہ معاشرہ ایک خاص تاریخی حالات کے تحت پیدا ہوا' یعنی سولیویں صدی میں قرون وسطی کے خاتمہ اور نظام جاگیرداری کے ٹوٹنے کے بعد۔ اس کی تشکیل میں خاص قتم کے معاشی' سیای' اور ثقافتی عوامل کا دخل رہا ہے۔ موجودہ دور میں کوئی بھی معاشرہ کہ جو ان خصوصیات کا حامل ہو۔ چاہے جغرافیائی طور پر وہ کہیں واقع ہو' اس کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ اس کا تعلق مغرب سے ہے۔ اس لحاظ سے مغرب کے معنی اب "جدید" کے ہو گئے ہیں۔ مغرب کو ایک خیال اور تصور کے طور پر کس طرح سمجھا جا سکتا ہے؟ میں سوال کہ مغرب کو ایک خیال اور تصور کے طور پر کس طرح سمجھا جا سکتا ہے؟

تواس کے لئے مندرجہ ذیل باتیں ذہن میں رکھنا ہوں گی۔

اول تو ایک تصور کے ذریعہ سے معاشروں کو مغربی اور غیر مغربی میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ اس تقسیم کے ساتھ ہی خاص قتم کی فکر اور خاص قتم کے نظام کے بارے میں سوچا جاتا ہے کہ جو ان معاشروں کو سمجھنے میں مدد دیتے ہیں۔

دوئم مغرب ایک عکس یا امیح (Image) ہے یا امیحوں کا ایک مجموعہ ہے جو مختلف خصوصیات کی ایک ہی تصویر تیار کرتا ہے کہ جس سے ہمارے ذہن میں اس کے بارے میں ایک تاثر پیدا ہوتا ہے' اور اس اظہار کو ہم زبانی یا تحریری طور پر پیش کرتے ہیں' اور سے مقابلہ کرتے ہیں کہ مختلف معاشرے' ثقافتیں' اور لوگ کیا ہیں؟ اور کس قتم کے ہیں؟ مثلاً مغربی کے بارے میں ہم کہتے ہیں کہ یہ شہری اور ترقی یافتہ ہے۔ غیر مغربی کے بارے میں ہمارا یہ تصور ہوتا ہے کہ یہ غیر صنعتی' دیماتی' زراعتی اور پس مادہ ہے۔

تیسرے یہ مقابلہ کرنے کا ایک ماؤل پیش کرتا ہے۔ اس کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ معاشرے کن کن باتوں میں ایک دوسرے سے طبتے ہیں' اور کن باتوں میں مختلف ہیں۔ غیر مغربی معاشروں کے بارے میں یہ کما جاتا ہے کہ وہ مغربی بننے کی بہنچ سے بہت دور ہیں۔ اس فرق کی وجہ سے دونوں معاشروں کی بنیادی ساخت کو سمجھا جا سکتا ہے۔

چوتے یہ ہمیں دوسرے معاشروں کو جانیخے' اور پر کھنے کے لئے طریقے فراہم کرتا ہے کہ جس کی مدد سے ہم ان مثبت اور منفی پہلوؤں کو چھانٹ سکتے ہیں کہ جو ان معاشروں کے بارے میں ہمارے ذہنوں میں چھائے ہوئے ہیں۔ مثلاً مغرب چونکہ ترقی یافتہ ہے اس لئے اچھا ہے' اس جیسا بننے کی خواہش کرنی چاہئے۔ غیر مغربی معاشرے چونکہ پس ماندہ ہیں' اس لئے خراب ہیں' اور ان جیسا بننے کی خواہش نہیں ہونی چونکہ پس ماندہ بی ' اس لئے خراب ہیں' اور ان جیسا بننے کی خواہش نہیں ہونی چاہئے۔ اس ذہنی ساخت کی وجہ سے ایک خاص قتم کا علم پیدا ہوتا ہے' اور ایک خاص قتم کا ذہن بنتا ہے' ہو کہ آئیڈیالوجی یا نظریہ کی شکل افتیار کر لیتا ہے۔

ورحقیقت مغرب کا تصور' روش خیال کے عمد کی بیداوار ہے' روش خیال بذات خود ایک بورٹی معاشرہ دو سرول کے خود ایک بورٹی معاشرہ دو سرول کے

مقابلہ میں بہت زیادہ ترقی یافتہ ہے اور یورپی آدمی نے اس کائنات میں اہم کارنامے سر انجام دیئے ہیں۔ یہال مغرب کا تصور یہ ہے کہ یہ یورپی تاریخ کے اندرونی عناصر کی مدد سے ابھرا ہے اور ترقی کی ہے۔

ہم یمال اس پر بحث کریں گے کہ در حقیقت مغرب کا عروج عالمی ہے، صرف بور پی نہیں ہے، جیسا کہ عام طور پر خیال کیا جاتا ہے کہ جدیدیت پر صرف مغرب کا تسلط ہے، اور یہ اس کی پیداوار ہے۔ دیکھا جائے تو مغرب اور بقایا دنیا ایک ہی سکہ کے دو رخ ہیں۔ اس لئے ان دونوں کے تعلق اور رابطہ کے بغیر ایک دوسرے کو سجھنا ناممکن ہے۔ مغرب کے منفرہ ہونے کا تصور اس وقت پیدا ہوا کہ جب یورپ کا تعلق غیر یورپی معاشروں سے ہوا، اور اس نے خود کا ان سے مقابلہ کیا تو اسے ان کی تاریخ، جولوری مقاشروں سے ہوا، اور اس نے خود کا ان سے مقابلہ کیا تو اسے ان کی تاریخ، مغربی اور مغربی اور مغربی مغربی معاشروں کا یہ فرق تھا کہ جس کی روشنی میں مغرب نے اپنے کارناموں کا جائزہ لیا، اور اس تعلق و رشتہ کی وجہ سے "مغرب" کے تصور کی تشکیل ہوئی۔

مشرق اور مغرب کے درمیان پہلے سے قائم کے خیالات کے پیش نظر ضروری ہے کہ اس فرق کو سمجھا جائے کہ جو دونوں کو علیحدہ کرتا ہے۔ پچھ ماہر لسانیات کا خیال ہے کہ کسی اصطلاح یا لفظ کی اہمیت کو اس وقت ہی سمجھا جا سکتا ہے کہ جب اس کے متفاد کوئی اصطلاح اور لفظ ہو۔ مثلاً ہم رات کی اہمیت کو اس وقت اچھی طرح سے مجھتے ہیں کہ جب دن کا اس سے مقابلہ کرتے ہیں۔ فرانسیسی ماہر لسانیات فر ڈیننڈ ماسو (Ferdinand Saussuve) کا کہنا ہے کہ دن اور راتِ خود اپنے طور پر کوئی معنی نہیں رکھتے ہیں۔ یہ ان دونوں کے درمیان فرق ہے کہ جو ان کو معنی دیتا ہے۔ معنی نہیں رکھتے ہیں۔ یہ ان دونوں کے درمیان فرق ہے کہ جو ان کو معنی دیتا ہے۔ اس طرح بہت سے ماہرین نفسیات کی دلیل ہے کہ بچہ سب سے پہلے خود کی پہچان اس وقت کرتا ہے کہ جب وہ دو سرول سے خود کو علیحدہ سمجھتا ہے۔ اس مثال کو قومی کلچر پر لاگو کیا جا سکتا ہے کہ جب وہ دو سرول سے خود کو علیحدہ سمجھتا ہے۔ اس مثال کو قومی کلچر پر ان کیا جا سکتا ہے کہ جو اپنی شاخت دو سرے متفاد کلچوں سے مقابلہ کر کے بیدا کرتا ہے۔ یہی صورت طال "مغرب" کے تصور کی ہے کہ جو وقت کے ساتھ دو سرول سے مقابلہ کر کے ارتقاء پذیر ہوا ہے۔

یمال آگے چل کر ہم اس پر بحث کریں گے کہ "مغرب" کی تشکیل میں بقایا

(Rest) نے کیا کردار ادا کیا ہے؟ کس طرح مغربی شاخت ابھری ہے؟ اور کس طرح سے بیہ سابق، معاشی، اور سیاسی طور پر عالمی نظام میں ایک مختلف حصہ کے طور پر وجود میں آیا ہے؟ لیکن مغرب اور بقایا دنیا (Rest) کے فرق کو سبحتے ہوئے ضروری ہے کہ دبمن میں بیا ہے؟ لیکن مغرب اور بقایا دنیا وقت کے ساتھ بدلتے رہے ہیں۔ مغرب نے کئی طریقوں اور لیجوں کے ساتھ، اپنے سے مختلف ثقافتوں اور علاقوں کی تشریح کی ہے۔ کئی طریقوں اور لیجوں کے ساتھ، اپنے سے مختلف ثقافتوں اور علاقوں کی تشریح کی ہے۔ ان میں سے بعض نقطہ ہائے نظر بہت زیادہ یور پی مرکزیت (Eurocentrism) کے حامی ہیں۔ میں نے زیادہ تر انہیں پر توجہ دی ہے، کیونکہ یمی وہ نظریات ہیں کہ جنہوں نے موجودہ دور میں لوگوں کے ذبحن کو بتایا ہے۔

مغرب کی اصطلاح سے ایک تاثر جو ابھرتا ہے وہ سے کہ مغرب متحد اور ہم آہنگ خطہ ہے اور دو سرے کلچروں کے بارے میں اس کی ایک ہی رائے ہے 'اور اپنے بارے میں بھی وہ ایک جینے خیالات رکھتا ہے۔ جب کہ ایسا نہیں ہے۔ مغرب کے اپنے اندر کئی تضادات ہیں 'اور تضادات اس کے وائرہ میں رہنے والی قوموں کے اندر بھی ہیں '
جینے مغربی اور مشرقی یورپ میں شال کے جرمن اور جنوب کے لاطبی کلچروں میں لاور جنوب کو لاطبی کلچروں میں اور دورک (Nordic) ایسیرین (Iberian) اور بحر روم میں رہنے والے لوگوں میں۔ خود مغرب میں دو سرے کلچروں کے بارے میں مختلف رویے ہیں جینے برطانوی 'ہپانوی' مغرب میں دو سرے کلچروں کے کارے میں مختلف رویے ہیں جینے برطانوی 'ہپانوی' والنہیں اور جرمن ایک دو سرے کے لئے علیحدہ نقطہ نظر رکھتے ہیں۔

سال پر ہمیں یہ بھی ذہن میں رکھنا ہو گاکہ غیریورٹی کلچوں کو اگر مغرب والے کم تر اور غیراہم سیجھے ہیں۔ تو خود مغرب کے اندر برتر اور کم تر کا احساس موجود ہے۔ یہودی اگرچہ مغربی کلچری ندہی روایات میں ضم ہو چکے ہیں' گر اس کے باوجود انہیں علیحدہ سمجھا جاتا ہے اور ان کے ساتھ تفریق رکھی جاتی ہے۔ مغربی یورپی ممالک مشرقی یورپ کے لوگوں کو وحش اور غیر متمدن سیجھے ہیں۔ جمال تک عورتوں کا تعلق ہے تو پورے مغرب میں انہیں مغربی مرووں کے مقابلہ میں کم تر خیال کیا جاتا ہے۔ اس قتم کی سوچ کا اعلان مغرب اور بقیہ دنیا کے بارے میں ہوتا ہے کہ جس کے ذریعہ تاریخی کلچر اور معاثی فرق کو بیان کیا جاتا ہے۔ مثلاً غیر مغربی معاشروں میں مشرق ذریعہ تاریخی کلچر اور معاثی فرق کو بیان کیا جاتا ہے۔

وسطی مشرق بعید افریقہ الطنی امریکہ۔ شالی امریکہ کے مقامی باشندے اور ان کے

علاقے' اور آسریلیا کے درمیان ثقافتی اور معاثی فرق صاف طور پر نظر آ تا ہے۔ شالی امریکہ کے مقامی باشندوں' ان کے معیار زندگی کا مقابلہ اگر چین' مھر' اور اسلامی معاشروں کے درمیان کیا جائے تو فرق ماضی و حال دونوں کی روشن میں واضح ہو کر سامنے آ تا ہے۔ اس لئے اگر مغرب اور مشرق یا "مغرب اور بقیہ دنیا" کے درمیان وسکورس (Discourse) کا تجزیہ کیا جائے تو اس فرق' اور تقناد کو ذبن میں ضرور رکھا جائے کیونکہ عام طور پر سادگی سے سمجھ لیا جاتا ہے کہ مغرب میں سب ایک جسے ہیں' اور کی صورت حال بقیہ دنیا کی ہے کہ جن میں ہم آجگی اور یک جتی ہے' لیکن جیسا کہ ہم نے دیکھا درحقیقت ایسا نہیں ہے مغرب اور بقیہ دنیا یہ دونوں اندرونی طور پر ایپ کی خور پر اور بقیہ دنیا یہ دونوں اندرونی طور پر ایپ کچروں میں فرق اور تفادات رکھتے ہیں۔ آگر اس فرق کو نہ سمجھا جائے تو مغرب اور بقیہ دنیا کے بارے میں بری سیدھی سادھی تصویر تفکیل ہوتی ہے جو کہ ان دونوں کو سمجھنے میں مدد دینے کے بجائے۔ ذہنوں میں بگڑی اور منے شدہ تصویر کو بناتی ہے۔

### يورپ كا پھيلاؤ

تاریخ میں وہ تمام عوامل کے جو طویل دورانیہ کے حامل ہوتے ہیں ان کے بارے میں یہ بتانا مشکل ہوتا ہے کہ وہ کس مرحلہ سے شروع ہوئے اور کمال جاکر ختم ہو گئے۔ اس لئے طویل دورانیہ کے تاریخ عمل کو شخصے کے لئے ضروری ہے کہ ذہن میں یہ بات رکھی جائے کہ ہر عمل تنما نہیں ہوتا ہے بلکہ اس کے پہلو بہ پہلو اور کئی عوامل سرگرم ہوتے ہیں۔ اس لئے ضروری ہوتا ہے کہ تاریخی عمل کی آگی حاصل کرنے کے لئے واقعات اور ان کا تاریخ وار وقوع پذیر ہونا' اس کو قلم بند کیا جائے اور پھر تاریخ کے عمومی فریم ورک میں اسے رکھ کر اس پر بحث کی جائے مثلاً اگر ہم یہ سوال پوچھیں کہ "مغربی یورپ پہلی مرتبہ کب صنعتی ہوا؟" تو اس کا یہ جواب کانی ہو سکتا ہے کہ اٹھارویں صدی کے نصف میں۔ لیکن اگر یہ سوال پوچھا جائے کہ لٹکاشائر کب صنعتی ہوا؟ تو اس کی ابتداء کو بیان کرنے کے لئے صبح وقت کا تعین کرنا ہو گا۔

یماں ہم یورپ کی توسیع کو دو تاریخوں میں بیان کریں گے:

#### افریقی ساطوں کی ابتدائی پر تگیزی دریافت (98-1430) اور

2- كولمبس كانئ دنياكى جانب سغر (1502-1492)

اگر یورپ کے پھیلاؤ اور توسیع کی تاریخوں کو دیکھا جائے تو یہ وہی زمانہ ہے کہ جب قرون وسطی ختم ہو رہا تھا اور جدید عمد پیدا ہو رہا تھا۔ اس تبدیلی کے نتیجہ میں مغربی یورپ میں فیوڈل ازم زوال پذیر تھا' جبکہ تجارت' صنعت و حرفت' اور مارکیٹ میں توسیع ہو رہی تھی۔ فرانس' انگلتان اور اسپین میں طاقت ور بادشاہتیں متحکم ہو رہی تھیں۔ یہ تمام واقعات مل کر یورپ کو ایک ایسا خطہ بنا رہے تھے کہ جمال پیداوار کی بہتات تھی' لوگوں کا معیار زندگی بلند ہو رہا تھا' آبادی میں اضافہ ہو رہا تھا' اسی کے ماتھ آرٹ' فن' سائنس' اور علم میں تحقیقات ہو رہی تھیں۔ ان سرگرمیوں کی وجہ ساتھ آرٹ فن' سائنس' اور علم میں تحقیقات ہو رہی تھیں۔ ان سرگرمیوں کی وجہ سے یہ دور رینامال یا نشاۃ ثانیہ کملا آ ہے۔ (اسی دور میں لیو نارڈو ونچی نے ہوائی جماز اور سب میرن (Submarine) کے ڈیزائن تیار کئے تھے۔ (1519) مائکل ا خیلو نے اور سب میرن (عمر کے جبیل میں کام شروع کر دیا تھا۔ 1508 میں ٹامس مور کی یوٹوپیا چھپ چکی تھی)۔

اگرچہ قرون وسطی میں چین اور اسلامی دنیا آرٹ اور علم میں یورپ سے آگے تھی۔ بہت سے مورخ مائکل من (Michal Mann) کے اس خیال سے متفق ہیں کہ 1450 وہ سال ہے کہ جس میں یورپ نے ایشیا پر برتری حاصل کرلی اور تہذیب و تمدن میں اس سے آگے نکل گیا۔ یہ وہ زمانہ ہے کہ جب یورپ ایک بحری طاقت بن چکا تھا اور سائنس میں سملیلو کی دریافت انقلاب لا چکی تھی۔ من یہ ضرور کہتا ہے کہ اس عمل کو کامیاب بنانے کے لئے بہت سے اور عوامل تھے کہ جن کی ابتداء بہت پہلے مشروع ہو چکی تھی اور ان سب نے مل کر بالا خریورپ کی برتری کو کامیابی تک پہنچایا۔

## بورب کے پھیلاؤ کے پانچ اہم مرطے

یورپ کے پھیلاؤ کو پانچ مرحلوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔

:- تفتیش اور کھوج کا زمانہ کہ جس کے دوران یورپ نے کئی "نئی دنیاؤں کو

دریافت" کیا۔ درحقیقت یورپ کے لئے یہ دریافتیں تھیں' ورنہ یہ دنیائیں تو اپی جگہ موجود تھیں۔

2- ابتدائی تعلقات البطے فوصات آباد کاری اور نوآبادیاتی نظام۔ اس عمد میں

۔ بیہ نئ دنیائیں یا تو طاقت کے زور پر قبضہ میں لائی گئیں' یا ان سے تجارتی فوائد اٹھائے گر

3- اس مرحلہ پر بورپ نے نئے علاقوں میں اپی آبادی کو مستقل طور پر آباد کیا' اور نوآبادیاتی نظام کے تحت ان کا بوری طرح سے استحصال کیا (مثلاً ثمالی امریکہ اور

کے طور پر ابھر کر آیا۔

4- اُس مرحلہ میں نو آبادیات میں کمل طور پر لوٹ کھوٹ کا عمل ہوا۔ ان کی منڈیوں پر قبضہ کیا گیا۔ ان کے خام مال کو استعال کیا گیا۔ یہ عمد ''امپیریل ازم کے لئے چڑھتے سورج'' کی طرح تھا۔ اس کے نتیجہ میں پہلی جنگ عظیم ہوئی' اور مغرب

بیسویں صدی میں داخل ہو کر ایک بردی طاقت بنا۔ 5- موجودہ عمد کہ جس میں دنیا کی اکثر آبادی معاثی طور پر مغرب کی مختاج ہے' اگرچہ اب ایشیا و افریقہ کے ممالک آزاد ہیں' مگر اس کے باوجود ان کی مختاجگی مغرب کی

اراد پر ہے۔ کھوج کا زمانہ

اس کی ابتداء پر تگیریوں نے اس وقت سے شروع کی جب مسلمانوں کو اسین اور جنوبی یورپ کے علاقوں سے نکال دیا گیا۔ کھوج کی بید مہم پر تگال کے حکمران ہنری کی سربراہی میں شروع ہوئی کہ جے "اہر جماز ران" کما جاتا ہے۔ ہنری صلیبی جنگوں میں حصہ لے کر مسلمانوں سے لڑ چکا تھا 'خاص طور سے شالی افریقہ میں (1415)۔

جنگوں میں حصہ لے کر مسلمانوں سے لڑ چکا تھا' خاص طور سے شالی افریقہ میں (1415)۔ خاص طور سے اس نے ان مسلمان بحری قزاقوں کو سنگستیں دیں کہ جو بحر روم میں داخل ہونے والے راستے پر قابض تھے۔ ایرک نیوبی (Eric Newby) اس کی تفصیلات اس طرح سے لکھتا ہے:

ایک مرتبہ جب بحری قراقوں پر قابو پالیا گیا تو اس کے بعد ہی اہل پر تگال کے لئے یہ ممکن ہوا کہ وہ بحری راستوں سے تجارت کر سکیں۔ ان کا خاص مقصد یہ تھا کہ سیوطہ اور افریقہ کے اندرونی علاقوں میں جو سونے کی کانیں ہیں' ان سے فاکدہ اٹھایا جائے۔ اس عمل میں انہوں نے افریقہ کے ان علاقوں کو دریافت کیا کہ جمال سے سونا اور دو سری تجارتی اشیاء کو حاصل کیا جائے۔ ان اشیاء کو حاصل کرنے کے بعد انہیں اٹلائک کے حاصل کیا علاقوں تک لیجایا گیا کہ جمال کے باشندے عیسائی ہو چکے ساحلی علاقوں تک بیجایا گیا کہ جمال کے باشندے عیسائی ہو چکے خور دو رجو پر نگال کے بادشاہ کو اپنا حکمرال تسلیم کرتے تھے۔

اس بیان میں کی باتیں ملتی ہیں' مثلاً معاثی' سیای اور روحانی عوامل کہ جنہوں نے اہل پر تگال کو اس پر آمادہ کیا کہ وہ تحقیق اور کھوج کے راستہ پر چلیں۔ یہاں پر سے سوال بھی پیدا ہو آ ہے کہ آخر وہ اس سے پہلے کیوں جنوب کی طرف نہیں گئے؟ اس کا ایک جواب تو یہ ہے کہ ان کا خیال تھا کہ ان کے جماز اس قاتل نہیں ہیں کہ وہ سخت ہواؤں اور طاقت ور سمندری موجوں کا مقابلہ کر سکیں' اور ان ہواؤں سے لڑ سکیں کہ جو شالی افریقہ کے ساحلی علاقوں سے مخالف سمت میں آتی ہیں۔ ایک دو سری اہم وجہ جو اس مہم میں رکاوٹ تھی اسے "خوف کی عظیم دیوار" کہہ سکتے ہیں۔ اس وقت تک بیہ تصور کیا جا آتھا کہ بوجا دور (Boja dor) کی کھاڑی سے پرے دوزخ کا دروازہ ہے کہ جمال سخت گری کی وجہ سے پانی اہلتا رہتا ہے' اور لوگ موسم کی شدت سے کالے رنگ کے ہو جاتے ہیں۔ قرون وسطی کے اس آخری زمانہ میں لوگوں کے توہمات اور رنگ کے ہو جاتے ہیں۔ قرون وسطی کے اس آخری زمانہ میں لوگوں کے توہمات اور خوف یورپ کے پھیلاؤ میں اس طرح سے رکاوٹ بنا ہوا تھا کہ جے کمنالوجی کی کی' اور جماز رانی کی کم علمی سے یہ یورپی مہم جوؤں کو آگے برجے میں روک رہی تھیں۔ جماز رانی کی کم علمی سے یہ یورپی مہم جوؤں کو آگے برجے میں روک رہی تھیں۔ جماز رانی کی کم علمی سے یہ یورپی مہم جوؤں کو آگے برجے میں روک رہی تھیں۔

سونا' ہاتھی وانت' مسالے' اور غلامی کی تجارت سے فائدہ اٹھائیں۔ اس دریافت میں ان

کی بیہ خواہش بھی پنہاں تھی کہ وہ افسانوی عیسائی حکمراں پریسٹر جون (Prester John) اور اس کی سلطنت کو تلاش کریں۔

ہر مرحلہ پر (پوپ کے فرمان کے تحت پر تگال کی جنوب اور مشرق میں واقع سمندر پر اجارہ داری کا حق دیا گیا تھا) پر تگالی جہازراں افریقہ کے ساحلوں پر برابر آگے کی جانب بردھتے رہے۔ یہاں تک کہ 1441 میں انہوں نے خوف کی عظیم دیوار یا سرحد کو بھی پار کر لیا۔ اس کے بعد سے غلامی کی تجارت کا ایک نیا دور شروع ہو گیا۔

المجال میں بارٹیلومیوڈیاز (Bartolomeo Dias) نے راس امید کے گرد چکر لگایا اور پیڈرو واکوول باؤ (Pedro da Cavilhao) خشکی کے راستہ سفر کرتا ہوا سوڈان پہنچا جہاں سے 1488 میں وہ بحری سفر کرتا ہوا ہندوستان کی جانب روانہ ہوا' بعد میں واسکوڈاگا نے ایک عرب جہازراں کی مدد سے افریقہ کا چکر لگاتا ہوا' کالی کٹ کے شہر جا پہنچا (8-1497) وس سال کے اندر اندر پر تگال بحری اور تجارتی امپائر قائم کر چکا تھا' اس عمل میں اس نے ان عرب تاجروں کے عمل وفل کو ختم کر دیا کہ جو اب تک بحراحم اور بحر ہند کے ورمیان اپنا تسلط جمائے ہوئے تھے۔ انہوں نے گوا' مشرق بعید' مولوکا' اور تیمور میں بندرگاہوں کا ایک سلسلہ قائم کر کے ان پر اپنی اجارہ واری مضبوط کر لی اور تیمور میں پہلا پر تکھیزی مشن کنٹون (Canton) چین میں گیا اور 1542 میں جلپان سے ان کا پہلا رابطہ ہوا۔

اس کے مقابلہ میں اسپین کی جانب سے جو مہم بھیجی گئی اس کے نتیجہ میں امریکہ یا نئی ونیا دریافت ہوئی۔ مشرق کی جانب جانے کے لئے نئے راست ور وہاں جع شدہ دولت کے حصول کی خواہش وہ وجوہات تھیں کہ جن کی وجہ سے کولمبس نے 'جو اٹلی کے شہر جنیوا کا رہنے والا تھا' اس نے اسپین کے حکمرانوں فرڈی ننڈ اور ازابیلا کو اس پر تیار کیا کہ وہ اس مہم کے اخراجات برداشت کریں۔ اس نے جان بوجھ کر فاصلہ کو کم دکھاتے ہوئے ' 1492 میں " ار کی کے سبز سمندر " میں سفر کا آغاز کیا۔ اپنے چار بحری سفر کرنے کے بعد وہ پہلا یورپی تھا کہ جو جزائر غرب البند اور وسطی امریکہ تک پہنچا۔ اس کو آخر تک یہ خیال تھا کہ وہ جاپان اور چین سے بس تھوڑے ہی فاصلہ پر ہے۔ اس کا اندازہ "غرب البند " کے نام سے ہو سکتا ہے۔ پرانی دنیا والوں نے نئی دنیا کو اس کا اندازہ "غرب البند" کے نام سے ہو سکتا ہے۔ پرانی دنیا والوں نے نئی دنیا کو

حادثاتی طور پر "وریافت" کیا تھا۔ لیکن کولمبس نے اسین کے لئے ایک براعظم کے دروازے کھول دیئے۔ اب اٹل اسین کے لئے وہاں سے سونا حاصل کرئے کے خواب حقیقت بنتے نظر آئے 'اور ساتھ ہی میں بیہ خواہش بھی کہ دنیا کے لوگوں کو عیسائی بنا لیا جائے۔ اس کے پچھ عرصہ بعد ہی امریگو ویس پوچی (Amerigo Vespucci) کہ جس کے نام پر امریکہ کا نام رکھا گیا' اس نے نئے براعظم کا چکر لگایا۔

1500 میں ایک اور پر تگیز جمازراں ہندوستان جانے کے لئے روانہ ہوا کین جا پنچا وہ برازیل اس طرح اس نے پر نگال کو اس علاقہ میں کہ جو بعد میں لاطبی امریکہ کملایا قدم جمانے کا موقع دیا۔ اس نے ہیانوی اور پر نگالی مخالفت کو جو پہلے ہے ہی تھی اور زیادہ برھایا گر پوپ کے فرمان نے ان دونوں میں مصالحت کرا دی اور ایک معاہرے کے دن اس وقت کی "نامعلوم دنیا" کو ان دو ملکوں کے درمیان تقسیم کر دیا معاہرے کے دن اس وقت کی "نامعلوم دنیا" کو ان دو ملکوں کے درمیان تقسیم کر دیا (1494)۔ اگرچہ دنیا کی جو تقسیم ہوئی تھی اس کو کئی بار بدلا گیا اور بعد میں اسپین کا سخت پروٹسٹنٹ دشمن انگلتان اس کی راہ میں حاکل ہوا۔ انگلتان کے بحری قزاقوں نے بوٹسٹنٹ دشمن انگلتان اس کی راہ میں جوان روبرٹ لکھتا ہے کہ:

یہ معلمہ نفیاتی اور سیاسی طور پر بڑی اہمیت کا حامل رہا۔
یورپی اقوام جنہوں نے کہ ابھی تک پوری طرح سے دنیا کا چکر
نہیں لگایا تھا' انہوں نے نامعلوم اور غیر دریافت زمینوں کو آپس
میں تقسیم کر لیا۔ اس کے سیاسی اثرات بہت دور رس ہوئے۔
کیونکہ اس نے آگے چل کر مغربی تمذیب کے اقتدار اور غلبہ کو
یوری دنیا میں معظم کر دیا۔ علم طاقت ہے' اس علم کو سب سے
پہلے کامیاب جہاز رانوں نے حاصل کیا' اور یوں انہوں نے مغربی
تسلط کے لئے راہیں ہموار کیں۔

1519-22 میں میگالال (Megallan) کی سربراہی میں ایک پر تگیزی بحری مہم نے پوری دنیا کا چکر نگلیا۔

1577-80 میں سرفرانس ڈریک نے بھی اپنے طور پر دنیا کا چکر پوراکیا۔

نی دنیا کی کھوج لگانے والے ان ابتدائی مهم جوؤں کی وجہ سے بعد میں خونخوار اور ظالم فوجی مہم جوؤں کو یہ موقع مل گیا کہ وہ نی دنیا میں جائیں اور وہاں جا کر وسطی اور جنوبی امریکہ کو فتح کر کے اس پر قبضہ کر لیں' للذا کھوج کا مرحلہ فتح اور نو آبادیات کے قیام پر آکر ختم ہوا۔

لندا 1513 میں بلباؤ (Balbao) جنوبی امریکہ کے شالی ساحل سے ہوتا ہوا'
فاکنائے دارین (Darien) کو عبور کرتا ہوا پیسیفک سمندر تک جا پہنچا۔ 1519 میں
کورتے (Cortes) میکسیکو جا پہنچا اور یہاں پر ایز ٹک (Aztec) امپار کو تباہ و برباد کر
دیا۔ پزارو (Pizarro) نے پیرو پر قبضہ کر کے انکا (Inca) تہذیب کو تہس نہس کر دیا
(1531-4) یہ فاتحین اس امید میں نئی دنیا گئے تھے کہ وہاں کی دولت کو لوٹا جائے۔
کورتے کا کمنا تھا کہ "ہم ہیانوی ایک ایس بیاری میں جٹلا ہیں کہ جس کا علاج سونے
کے ذریعہ بی کیا جا سکتا ہے۔"

اس کے بعد ہیانوی اس علاقہ میں داخل ہوئے کہ جے اب نیو میکسیکو کما جاتا ہے' بعنی اریزونا' فلوریڈا اور ارکانساز (Arkansaz) (458-42) اس دوران میں شال کی جانب دو سری بورٹی اقوام بھی نئے علاقوں کی تلاش میں مصروف تھیں۔ جان کے بوث (John Cabot) نے انگستان کی جانب سے نووا اسکوٹیا (Nova Scotia) نیو فاؤنڈ لینڈ' اور نیو انگلینڈ کو دریافت کیا (8-1497) ہے دریافت سے اور نئے علاقوں پر قبضے برابر حیاتے رہے کہ جس میں انگستان نے بھی بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔

دو سری جانب اسپین اور پر ٹکال نے مشرق بعید میں اپنے اثر و رسوخ کو بردھا لیا تھا۔ گریمال پر ڈچ اور انگریزوں نے ان کی تجارتی اجارہ داری کو چیلنج کیا۔ ہالینڈ ' پر تکال سے آزاد ہونے کے بعد ایک طاقت ور تجارتی ملک بن گیا' انہوں نے مشرق بعید کے ساتھ ساتھ تسمانیہ اور نیوزی لینڈ میں اپنے مقبوضات کو بردھایا۔ 1606 میں یہ کہ جس نے آسٹریلیا پر نظر ڈالی۔

اٹھارویں صدی تک پر تگال' اسین' انگلتان' فرانس' اور ہالینڈ وہ ممالک تھے کہ جنہوں نے ان دور دراز کے علاقوں میں جاکر وہاں کے ذرائع کی لوث کھوٹ کی اور اپنی تجارت کو خوب ترتی دی۔ اس طرح دولت' زمین' اور مقامی باشندوں کی محنت کا

استحصال کر کے ایورپ کی ترقی کو ممکن بنایا (چین اور ہندوستان ایک برے عرصہ تک ان کی پہنچ ہے دور رہے اس خو ان کے ساحلی علاقوں سے انہوں نے تجارت کی اور عیسائی مشنریوں نے وہاں تبلغ کے ذریعہ لوگوں کو عیسائی بنانا چاہا) اس عمل نے یورپ کو عیسائی مشنریوں نے کہ وہ نئی سرزمینوں میں اپنی تمذیب کی نشوونما کریں۔ اگرچہ اس عمل کے دوران یورپی اقوام آپس میں برسریکار بھی رہیں ان نئی سرزمینوں میں اپنی اختلافات کا حل بھی ڈھونڈتی رہیں اور مسائل کو طع بھی کرتی رہیں۔ ان نئی سلطنوں میں یہ نو آبادیات ان کے آج کا ہیرا بن گئیں۔" نو آبادیات میں تجارتی اجارہ داری کو قائم کرتے ہوئے ان یورپی ممالک نے اس بات کی کوشش کی کہ ان کے ذرائع اور تجارتی سرگرمیوں کے ذرائع اور میں اور دوسرے ملکوں کو دور رکھیں۔ نتیجہ یہ ہوا کہ نو آبادیات کی دولت یورپ آنا شروع ہو گئے۔ 1554 میں ہیانوی آمدنی میں 11 فیصد حصہ امرکی دولت کی دولت یورپ آنا شروع ہو گئے۔ 1554 میں ہیانوی

### ترتيب شده نظام كالوثنا

اس تفصیل سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ پندرہویں صدی کے آخر میں یورپ نے خود کو تنائی سے نکالا اور اپنے خول سے باہر آکر دو سری دنیاؤں کو دیکھا۔ یمال پر یہ سوال ہو تا ہے کہ آخر وہ اس طویل عرصہ تک کیوں اپنے جغرافیائی علاقہ میں قید رہا؟ اگرچہ یہ ایک مشکل سوال ہے' لیکن اس کا جواب دیتے ہوئے ہم دو عوامل کی جانب نشان دہی کریں گے: ان میں سے ایک تو مادی ہے' اور دو سرا کلجرل۔

قرون وسطی میں یورپ کو بیرونی دنیا کے بارے میں بہت کم علم تھا' ہیں اس کے روابط کا حال تھا۔ سکندر کی فتوحات (323-336) ق-م کے نتیجہ میں مقدونیہ اور یونان مشرق میں ہالیہ کے بہاڑوں والی سرزمین تک پنچ۔ اس کی افواج کے انکار کی وجہ سے وہ مزید اور آگے نہیں جا سکا' ورنہ اس کے عزائم بیہ تھے کہ وہ آباد دنیا کے آخری سرے تک جا پنچ۔ روی امپائر انگلتان سے لے کر عربی صحرا تک پھیلی ہوئی تھی۔ لیمن قرون وسطی کے یورپ نے خود کو اپنی سرحدوں میں بند کر لیا تھا' ان کو اگر علم تھا تو ہندوستان کے بارے میں وہ بھی وینس تاجروں کے ذرایعہ۔ لیکن اس سے آگے کی دنیا

ان کے لئے نامعلوم تھی۔ اگرچہ انہوں نے بحرروم کے علاقہ کی ہر بندرگاہ اور تجارتی راستوں کے نقشے تیار کر لئے تھے۔ لیکن دو سرے سمندروں اور ان کے راستوں کے بارے میں ابھی تک انہیں علم نہ تھا۔ اگرچہ یورپ چین کی سلک کو کافی مقدار میں خرید تا تھا' لیکن اس کو لانے والے قافلے وسط ایشیا کے راستہ ہوتے ہوئے آتے تھے۔ اب تک انہیں اس عظیم تہذیب کے بارے میں جانے کی کوئی خواہش نہیں تھی کہ جمال سے یہ سلک آتی تھی۔

یورپ کی رکاوٹوں میں ایک اہم رکاوٹ اسلام کا عروج تھا کہ جس نے ساتویں صدی کے بعد سمندری اور بری راستوں پر قبضہ کر کے یورپ کو روک کر مشرق و مغرب کے درمیان آئی پروہ ڈال دیا تھا اب یہ عرب تاجر' ایجنش' یا ٹمل مین تھے کہ جو مشرقی تجارتی اشیاء بحر روم اور بحر اسود میں یورپ کی بندرگاہوں پر لاتے تھے۔ اگرچہ صلیبی جنگوں (1291-1095) کے ذریعہ اہل یورپ نے پوری پوری کوشش کی کہ وہ اپنے رستہ سے اس "کافرانہ رکاوٹ" کو ہٹا دیں' مگر اس میں انہیں کامیابی نہیں ہو سکی۔ لیکن اسی دوران کہ جب یہ کش جاری تھی' اسلام اور عیسائیت دونوں کے سکے۔ لیکن اسی دوران کہ جب یہ کش کرا۔ یہ وسط ایشیا کے میستانوں سے اٹھنے والے منگول اور تا تار تھے (60-1220) کہ جو جہاں جہاں گئے' وہاں تابی و بربادی کی داستانیں منگول اور تا تار تھے (60-1220) کہ جو جہاں جہاں گئے' وہاں تابی و بربادی کی داستانیں منگول اور تا تار تھے لیکن ان حملوں کے نتیجہ میں سب سے زیادہ اسلام متاثر ہوا' جس کے نتیجہ میں تیرہویں صدی میں مشرق و مغرب کے درمیان پڑا ہوا آئی پردہ تھوڑا سا اویر اٹھا۔

اس عرصہ میں وینس کے باشندے مارکو پولو' اور اس کے خاندان کے دوسرے اراکین چین کے 'فخان اعظم'' کے دربار میں حاضر ہوئے' اور موقع ملا تو جاپان بھی ہو آئے (95-1255) مارکو پولو کے سفرنامہ میں مشرق کی جس چکاچوند کرنے والی دولت کا ذکر ہے' اس نے اہل یورپ کے ول میں اس شدید خواہش کو پیدا کیا کہ وہ اس دولت کے حصول کا اور مشرق جانے کے لئے مغربی سمت میں راستوں کو دریافت کریں۔ یہ وہ خواہش تھی کہ جس نے انہیں نئے راستوں کی تلاش پر اکسایا لیکن مشرق کے لئے جاہش والے یہ راستے ایک مرتبہ پھر ایک نئی سیاسی طاقت کے ابھرنے کی وجہ سے بند

ہو گئے' اس مرتبہ یہ عثانیہ سلطنت تھی کہ جس نے ان راستوں پر اپنا تسلط قائم کر لیا۔ ووسری جانب چین میں منگ خاندان نے ایک بار پھر چین کو دو سروں کے لئے بند کر دیا۔

ان تمام باتوں کے برے گرے اثرات ہوئے۔ اس کی وجہ سے یورپ نے مغرب کی جانب توسیع کی۔ اس کی وجہ سے کٹ کر علیمدہ ہو کی جانب توسیع کی۔ اس کی وجہ سے مشرقی یورپ ' مغربی یورپ سے کٹ کر علیمدہ ہو گیا۔ ان دونوں علاقوں کے درمیان کیتھولک اور آرتھوڈوکس عقائد نے بھی دوری پیدا کی جس کی وجہ سے مغربی اور مشرقی یورپ کا ڈویلپمنٹ علیمدہ علیمدہ طریقوں سے ہوا۔

مثرق سے ملاپ میں دوسری اہم رکاوٹ ذہنی تھی۔ اس کی وجہ محض بے نہیں تھی کہ اہل مغرب کو مشرق کے بارے میں بہت کم معلومات تھیں' بلکہ بید کہ انہوں نے اپنے ذہن میں جو تصویر بنائی تھی' وہ بھی اس کو سیحفے میں رکلوٹ تھی شال کے بارے میں ان کا بیہ خیال تھا کہ وہاں اگر پچھ ہے تو سوائے خرابی اور برائی کے اور پچھ نہیں ہے۔ وہاں وحثی اور غیر متمدن لوگ رہتے ہیں' اس لئے جب تک انہیں عیمائی تصور تھا کہ وہاں وحثی گوڑ سوار رہتے ہیں' جن میں متکول' بن' اور آبار شال تھے۔ بنوب میں اسلامی سلطنتیں تھیں کہ جنہوں نے عیمائیوں اور یہودیوں کے ساتھ روا جنوب میں اسلامی سلطنتیں تھیں کہ جنہوں نے عیمائیوں اور یہودیوں کے ساتھ روا داری کا سلوک رکھا تھا۔ یہ فتوحات کے ذریعہ یورپ میں داخل ہو گئے تھے۔ قطنطنیہ کو داری کا سلوک رکھا تھا۔ یہ فتوحات کے ذریعہ یورپ میں داخل ہو گئے تھے۔ قطنطنیہ کو شخ کیا تھا۔ ان کا مرکز ،کر روم اور اس کے علاقے تھے۔ مشرقی ،کر روم میں باز نظینی امپائر تھی کہ جو عیمائی دنیا کا ایک حصہ تھی' لیکن جیما کہ بم نے پہلے میں باز نظینی دنیا کیتھولک اور آر تھوڈوکس میں بٹ کر ایک دو سرے سے علیحدہ میں کہ عیمائی دنیا کیتھولک اور آر تھوڈوکس میں بٹ کر ایک دو سرے سے علیحدہ کی گئی تھی۔

یورپ کو اس بارے جو کچھ بھی علم تھا اس کی بنیاد کلاسیکل ادب بائبل' تھے کہ کانیوں' اور دیو مالائی تذکروں پر تھی۔ ایٹیا اس وقت تک ہاتھیوں اور عجیب و غریب اشیاء کی سرزمین مانی جاتی تھی۔ اس وقت جو دنیا کے نقشے بنائے گئے ان میں

پیسیفک سمندر تو تھا ہی نہیں' اٹلائنگ سمندر ایک تپلی نالی کی صورت میں بتایا گیا تھا۔ دنیا کو اس وقت تک ایک پہیہ کی شکل میں پیش کیا جاتا تھا جو کہ حضرت عینی ؓ کے جسم پر چپکا ہوا تھا اور اس کے مرکز میں بروشلم واقع تھا۔ دنیا کے بارے میں اس نقشہ کو دکھے کر جو تاثر ابحر تا تھا وہ یہ تھا کہ اپنے شمراور ملک سے باہر جانے اور سفر کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے'کیونکہ یہ دنیا کسی دکھی کی حامل نہیں ہے۔

### مغرب پر پھیلاؤ کے اثرات

اپ اندرونی اختلافات کے باوجود' مغربی یورپی ممالک میں یہ احساس بردھتا رہا کہ ان کا تعلق ایک خاندان اور ایک ہی تہذیب سے ہے' اور اس کو "مغرب" کی اصطلاح میں بیان کیا جا سکتا ہے۔ دیکھا جائے تو اسلام کی جانب سے آنے والے چیلنجوں نے مغربی یورپ کے اتحاد اور "مغرب کے تصور" کو عملی شکل میں لانے میں مدد دی۔ جیسا کہ مورخ روبرٹس لکھتا ہے کہ لفظ "یورپین" پہلی مرتبہ اس وقت استعال میں آیا کہ جب آٹھویں صدی عیسوی میں تور کے مقام پر چارلس مارٹل نے اسلامی فوجوں پر فتح حاصل کی۔ اس بیرونی چیلنج کی موجودگی میں وہ تمام طاقیس ایک ہو گئیں کہ جن میں حاصل کی۔ اس بیرونی چیلنج کی موجودگی میں وہ تمام طاقیس ایک ہو گئیں کہ جن میں انہیں آپس میں ملا دیا۔" ایک اور دوسرے مورخ نے اس واقعہ کے بارے میں کما ہے انہیں آپس میں ملا دیا۔" ایک اور دوسرے مورخ نے اس واقعہ کے بارے میں کما ہے کہ "اس نے نظریاتی شاخت کو مشحکم کیا' اور یہ عمل اٹلانوک کی کھوج سے پہلے ہوا' اس کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ پوپ دیشن (Pius) سوم نے 1458 میں عیسائیت کو یورپ کی شاخت قرار دیا تھا۔"

دریافتوں اور فتوحات کے عمد میں یورپ نے اپنے وجود کو ایک نے تصور یا خیال کے تحت تشکیل دینا شروع کیا' یہ تھا ''نئی دنیاؤں کے مقابلہ میں خود کا وجود۔'' ان دو عوامل نے یعنی اندرونی طور پر مغربی ملکوں کا آپس میں جڑنا اور ہم آجگی کے احساس کا پیدا ہونا' اور بیرونی دنیاؤں کے تضاد میں خود اپنی شناخت کا ابھارنا' ان دونوں نے مل کر یورپ کو ایک نئی شناخت اور پیجان دی جس کو ہم آج ''مغرب'' کہتے ہیں مندرجہ ذیل اقتباس میں مائیکل من نے ان ساجی' معاشی' اور زہبی عناصر کی نشان دہی کی ہے کہ

جن کی وجہ سے پورپ کا ڈویلپمنٹ ہوا۔

سب سے پہلا سوال تو یہ ہے کہ آخر یورپ کو ایک براعظم کیوں کما جاتا ہے؟ اس کی وجہ ماحولیات یا جغرافیہ نہیں بلکہ سابی حقیقت ہے۔ یہ کوئی براعظم نہیں ہے بلکہ جرمن قبائل اور شالی روی امپار کو مل کر اس نے یہ شکل اختیار کی ہے'کیونکہ جنوب اور مشرق میں اس کی سرحدوں کو اسلام نے روک دیا تھا۔ براعظم کی حیثیت سے اس کی شاخت بنیادی طور پر عیمائیت ہے کیونکہ یہ یورپ سے زیادہ عیمائی دنیا (Christendom) کے نام سے جانا تھا۔

یورپ یقینا ایک ایی جگہ تھی کہ جمال مقابلہ باذی پوری طرح سے ابھر کر آئی تھی۔ گرکیوں؟ حقیقت میں مقابلہ کے لئے دو عوامل کا ہونا ضروری ہے: اول تو نجی ذرائع کو استعال کرنے میں کسی جانب سے کسی قتم کی رکاوٹ نہیں ہونی چاہئے 'اور یہ حق ہونا چاہئے انہیں جس طرح سے چاہیں بنائیں یا بگاڑیں۔ اس اصول کو سرمایہ دار معاشرہ میں "فجی جائداد" اور اس پر فرد یا خاندان کے حق کو تشلیم کیا جاتا ہے۔ لیکن اس کا اطلاق اجتا ی اداروں پر بھی ہو سکتا ہے 'اگر ان کے پاس یہ اتھارٹی ہو کہ اپنے ماتحت ذرائع کو وسیع معاثی فوائد کے لئے استعال کریں گے 'اس سلسلہ میں کوئی رسم و ماتحت ذرائع کو وسیع معاثی فوائد کے لئے استعال کریں گے 'اس سلسلہ میں کوئی رسم و رواج 'ان کی راہ میں رکاوٹ نہیں بنیں گے۔ اس عمل کی وجہ سے یہ ممکن ہوا کہ نیو کلاسیکل معیشت کے قوانین کی ابتداء ہوئی کہ جس میں نجی جائداو' اور اس کے متعلق ذرائع کو استعال کرنے میں فرد اور اواروں کو آزادی مل گئے۔

دوسرا اہم عضریہ تھا کہ مختلف افراد اور اداروں میں مقابلہ کی وجہ سے مارکیٹ کے اپنے فطری قوانمین تشکیل ہوئے' ان میں سے چند اہم یہ تتھے: وہ ایک دوسرے کے اپنے فطری عزت کریں گے اور اس پر اعتاد کریں گے اور ایک دوسرے کی بات پر بھروسہ کرتے ہوئے' جو بات عقل اور سمجھ والی ہو گی اسے مانیں گے۔ ان فطری قوانمین نے صرف براہ راست لوگوں کو متاثر کیا' لیکن اس کی وجہ سے پورے یورپ میں پیداوار' تقسیم اور تبادلہ میں بھی اس کے مثبت اثرات ہوئے۔

ان قوانین کی تکیل اس لئے ممکن ہوئی کیونکہ یورپی معاشرہ کا سابی ڈھانچہ اس فتم کا تھا کہ یہ اس کی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے لازی تھے۔ یورپ کا سابی دھانچہ کہ جو 1000ء کے بعد تھکیل ہوا۔ اس نے یورپ میں ایک الی فیڈریشن کو جنم دیا کہ جس کا کوئی سربراہ نہیں تھا اور نہ کوئی مرکز ' لیکن اس کے باوجود چھوٹی چھوٹی میاشیں ایک دوسرے سے جڑی ہوئی اور رابطے میں تھیں۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ یہ معاشی ' فرجی اور نظریاتی بنیادوں پر ایک دوسرے سے ملی ہوئی تھیں ' اگرچہ ان میں سے معاشی ' فرجی اور سابی طور پر اپنی جداگانہ حیثیت کو برقرار رکھے ہوئے تھی۔ ہر ایک جغرافیائی اور سابی طور پر اپنی جداگانہ حیثیت کو برقرار رکھے ہوئے تھی۔ اندرونی طور پر ان میں کوئی وصدت نہیں تھی ' بلکہ علاقائی اختلافات نمایاں تھے۔ اس کا شخیہ یہ تھا کہ کوئی ایک طاقت ایک نہیں تھی جو تمام یورپ اور اس کے لوگوں پر اقترار رکھتی ہو۔ اس وجہ سے سابی تعلقات بہت شدت کے ساتھ مقای صدود میں محصور ہو رکھتی ہو۔ اس وجہ سے سابی تعلقات بہت شدت کے ساتھ مقای صدود میں محصور ہو رکھتی ہو۔ اس وجہ سے سابی تعلقات بہت شدت کے ساتھ مقای صدود میں محصور ہو رکھتی ہو۔ اس وجہ سے سابی تعلقات بہت شدت کے ساتھ مقای صدود میں محصور ہو رکھتی ہو۔ اس وجہ سے سابی تعلقات کا محور مقامی برادریاں یا ادارے شے جسے خانقاہ 'گاؤں' تعلقہ (جاگیردار کا علاقہ) جاگیردار کا علاقہ) جاگیردار کا علاقہ) جاگیردار کا علاقہ کوئی سے بھی جاگیہ اور برادری۔ ان اداروں کو رسم و روائی رکھتے ہیں' اس حقیقت سے یہ بھی جاگیہ اور کیا گائی قراریائے۔

قرون وسطی کے اس معاشرے کے بارے میں مور خین ایک لفظ کہتے ہیں کہ اس میں بے چینی اور اضطراب تھا۔ میک نیل (McNeill) اس کے بارے میں لکھتا ہے

یہ کوئی خاص قتم کے ادارے' افکار' اور ککنالوجی کی مختلف اقسام نہیں تھیں کہ جنہوں نے مغرب کی تشکیل کی' بلکہ ان کی وجہ سے مغرب کا معاشرہ پرسکون نہیں رہا اور انہوں نے اس کو حالت اضطراب میں رکھا۔ اب تک کوئی متدن معاشرہ اس قتم کی بے چینی سے دوچار نہیں ہوا تھا للذا اس عمل میں یورپ کا دو سرول سے مختلف ہونا ہاہت ہوتا ہے۔

لیکن اس قتم کے حالات ضروری نہیں کہ مثبت راستہ افتیار کریں اور معاشرہ کی ترقی میں مددگار ثابت ہوں۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ان حالات میں معاشرہ انتشار' بے

چینی ' خانہ جنگی اور افرا تفری کا شکار ہو جائے 'کیونکہ جب معاشرے کو کنٹرول کرنے کی کوئی اتھارٹی نہ ہو ' اور اس کی کسی سمت کا تعین نہ ہو تو اس صورت میں بے مقصدیت اور مایوسی پیدا ہو جاتی ہے۔ یہاں پر ہم دو سوشیولوجشس کے خیالات پیش کریں گے کہ آخر کیوں انتشار کے بجائے ڈویلپمنٹ ہوئی؟ اور آخر کیوں ساجی ٹوٹ پھوٹ کے بجائے ڈویلپمنٹ ہوئی؟ اور آخر کیوں ساجی ٹوٹ پھوٹ کے بجائے تھیل نو ہوئی؟

میس ویبر (Max Weber) جو کہ قرون وسطی کے معاشرے میں اضطراب کو محسوس كريّا ہے وہ اس كا اظهار أيك دوسرے لفظ سے كريا ہے استدلال يا معقوليت (Rational) لینی بیر اضطراب ایک معقولی اضطراب تھا جو کہ بورپ کی نفسیات سے ابھرا تھا جب کہ اس کے مقابلہ میں ایشیا کے نداہب مین یہ عضر موجود نہیں تھا۔ ویبر اس استدلالی یا عقلیت کے اضطراب کو ان بورپی ملکوں میں دیکھتا ہے کہ جو پیوریشن (Puritan) تھے۔ چونکہ پیوریشن عقائد ان عیسوی اقدار کو اجمار آ ہے کہ جو وقت کے ساتھ دب سکئیں تھیں' لیکن جن اقدار میں اس پر زور دیا گیا تھا کہ اخلاقی اور ساجی طور پر بهتری کے اقدامات کرنے جاہئیں' چاہے اس کے لئے سابی طاقت سے محر لینا یڑے۔ اگرچہ قرون وسطی کا معاشرہ جس سایی نظام کے تحت تھا' اس میں ظالمانہ طور یر استحصال ہو رہا تھا' لیکن اس کے خلاف سخت قتم کے جذبات اندر ہی اندر نشوونما یا رہے تھے۔ اس کا اندازہ اس اوب سے ہو آ ہے کہ جس میں حالات اور زمانہ پر تقید کی گئی ہے۔ ایک یوٹوپائی معاشرے کی تصویر کشی کی گئی ہے' اور اخلاقی گراوٹ پر گرے طنز کئے گئے ہیں۔ اگرچہ ان تحریوں میں بار بار ان باتوں اور حالات کو دہرایا گیا ہے کہ جو ایک بار کئی جا چی تھیں' گر انگریزی میں ہم اس کی بمترین مثال لانگ لینڈ (Langland) اور چاسر (Chaucer) میں پاتے ہیں۔ ان میں وہ نفسیاتی عوامل موجود ہیں کہ جن کا ذکر ویبر کر تا ہے۔

کین یہ استدلائی یا معقولی اضطراب کہ جس نے سابی طور پر معاشرہ کو آگے بردھایا اور اس کی اصلاح کی' اس مقصد کے لئے اس نے کون سے طریقوں کو اختیار کیا؟ اس کا جواب ایک دو سرے ماہر ساجی علوم ڈرک ہائم (Durkheim) کے ہاں ملتا ہے۔ فرد و معاشرے میں اخلاقی و ساجی اقدار کی کمی کی وجہ سے نہیں بلکہ فطری قوانین و ضوابط کی

وجہ سے عیسائی دنیا میں تبدیلی آئی۔ سیاسی اور طبقاتی جدوجہد' معاثی زندگی اور جنگیں یہ تمام جسمانی قوت کے ذریعہ کنٹرول کی گئیں۔ یہ ایڈم اسمنھ نہیں بلکہ حضرت عیسیٰ تصے کہ جنہوں نے یورپی معاشرہ کو متاثر کیا۔ کمیونی فطری قوانین کے ماتحت تھی جس میں جاکداد کے حقوق اور آزادانہ تبادلہ کے طریقے شامل تھے۔ ان کی ضانت مثالی رسم و رواج کے ذریعہ دی گئے۔ کمیں کمیں کمزور ریاست نے عدالتی ضوابط بھی بنائے۔ گر ان سب سے اور وہ ساجی شاخت تھی کہ جو عیسائیت نے دی تھی۔

ان مباحث سے جو تتیجہ لکلا وہ سے کہ اگرچہ عیسائی دنیا طبقہ 'خواندگی' اور سرحدول کی وجہ سے فرق کو قائم کئے ہوئے تھی' مگر عیمائیت نے ان تمام اختلافات کے باوجود اس میں ایک مضبوط شاخت کو پیدا کر دیا تھا۔ للذا عیمائیت نے ایک طرف تو انسانی بنیادوں پر سب کو متحد رکھا' تو دوسری طرف ایک ایبا فریم ورک دیا کہ جس میں اختلافات کے رہتے ہوئے وہ مل کر کام کر سکتے تھے۔ للذا یہ عیسائیت کا کارنامہ ہے کہ اس نے ریاست 'طبقہ ' اور علاقائی مرحدوں کو پار کرتے ہوئے ایک فطری معاشرے کی تخلیق کے لئے مواد فراہم کیا۔ اس میں مشرقی یورپ اور بازنطینی چرچ کو شائل نہیں کیا گیا۔ لیکن اس نے یورپ کے دو برے علاقوں کو اپنے اندر ضم کر <sup>ا</sup>یا: بحر روم کے علاقے اور ان کا تہذیبی ورش' ان کی تاریخ' اور ان کی موثر تکنیکی صلاحیتیں کہ جن میں خواندگی' علم' سکے' زراعت اور تجارت کی سرگر میاں شامل تھیں' اور شال مغربی بورپ معه بهترین زراعتی بل کاؤن اور برادری کا ذهانچه اور مقامی طور پر منظم طرح سے جنگ کے طریقے۔ ان دو عوامل کو آپس میں ملانے کی وجہ سے یورپ کی ترقی ممکن ہوئی' اور نتیجنا ﴿ انہوں نے ایک دوسرے سے تباولہ خیال کر کے تخلیق صلاحیتوں کو اجاگر کیا۔ اس نظریہ کے مقابلہ میں جان روبرٹ کلچل اور نظریاتی پلوؤل کو زیادہ اہمیت ریتا ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ:

یورپی لوگ اپنے اور دو سرول سے اپنے رشتوں کے بارے میں نے طریقہ سے سوچنے لگے ہیں۔ اس نئی سوچ کا اظہار نقثوں کے ذریعہ سے ذرا دور ہی رہے ہیں۔ جب کہ وعویٰ یہ کیا جاتا ہے کہ یہ حقیقت کو ایک

شکل میں پیش کرتے ہیں۔ یہ سائنفک اعداد و شارکی جگہ افسانوں اور تخیلاتی مفروضوں کو سامنے لاتے ہیں۔ ان میں وہ ونیا نہیں کہ جس کا وجود ہے بلکہ وہ ہے کہ جو ہمارے زہنوں میں ہے' اس کی مدد سے ہم مادی حقیقوں کو سجھتے ہیں۔ اس عمل کے دوران حقیقوں کے بارے میں ہمارے خیالات بدلتے رہتے ہیں۔ اور اس کے نتیجہ میں عقائد کے بارے میں ہمارے روئے بھی تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔

ہماری اس ذہنی تبدیلی کا نتیجہ ہے کہ عیسائی دنیا سے پورپ کا تصور ابھرا۔ اگرچیہ نقشے دیکھے جائیں تو وہ ان دونوں میں فرق کو ظاہر کریں گے۔ دریافتوں کے زمانہ کے بعد ' رو مثلم جمال عيمائيت كے بانى في تبليغ كى اور وفات بائى ' اب وہ نقتوں ميں ونيا كا مرکز نہیں رہا' جب کہ قرون وسطی کے بنائے ہوئے نقثوں میں اسے مرکز بتایا گیا ہے۔ اب نقثوں میں یورپ نے مرکزی حیثیت اختیار کرلی۔ ذہنی تبدیلی کے اس اہم موڑ کو اور زیادہ بمتر سمجھا جا سکتا ہے کہ جب ان نقثوں کا مطالعہ کیا جائے کہ جو امریکہ کے براعظم کو دریافت کرنے کے بعد بنائے گئے۔ 1500 میں نقشہ سازوں نے دنیا کے بارے میں جو خاکہ دیا' اس سے ہم اب تک مانوس ہیں۔ پدرہویں صدی میں نقتوں میں یورپ بائیں طرف اور کے حصہ میں ہے ، جب کہ ایٹیا و افریقہ بقیہ نقشہ میں بکھرے ہوئے ہیں۔ لیکن جب امریکی براعظم دریافت ہوا' تو اب نقثوں میں آہستہ آہستہ اس کو اس حساب سے جگہ وی جاتی رہی جیسے جیسے اس کے بارے میں معلومات ملتی رہیں۔ پندرہویں صدی کے نصف میں دنیا کے بارے میں جو معلومات حاصل ہو کیں انہیں مصدقہ تنلیم کر لیا گیا۔ 1568 میں مرکینور (Mercator) نے جو نقشہ بنایا اس میں اب یورپ مرکز میں آگیا۔ ان نقثوں کی وجہ سے اہل یورپ کے زبن میں دنیا کے بارے میں جو تصور ابھرا وہ میں تھا کہ وہ مرکز میں ہیں اور یہ ایک فطری ترتیب ہے۔ ان کے ذہن میں مجھی یہ خیال نہیں آیا کہ ان کی حیثیت مرکزی نہیں ہے۔ اور یہ کہ نقشہ کو اس طرح سے بھی بنایا جا سکتا ہے کہ جس میں چین یا ہوائی کو مرکزی حیثیت دے دی جائے۔ مرکزیت کا یہ خیال آج تک یوریی لوگوں کے زبن میں موجود

ہے مرکیٹور نے بورپ کی تمذیب کو وہ حیثیت دی کہ جس نے دنیا کو "بورلی مرکزیت" کا نظریہ دیا۔

روبرٹ کی دلیل یہ ہے کہ نقشے محض افسانوی ہوتے ہیں اور ہمارے ذہن میں حقیقت کی جو تصویر ہوتی ہے یہ اس کی عکاسی کرتے ہیں۔ اس کی مثال وہ اس طرح دیتا ہے کہ کس طرح سے "عیسائی دنیا" اور "لیورپ" کے تصورات میں تبدیلی آئی۔ صدیوں تک عیسائی دنیا اور یورپ کو ایک ہی سمجھا جاتا تھا یورپ کی کلچرل شاخت حقیقت میں بنیادی طور پر عیسائی تھی۔ بعد میں یورپ نے جغرافیائی سیاسی اور معاشی شاخت کو پیدا کیا اور اس کی وجہ سے اب یہ "مغرب" کے جدید تصور سے بہچانا جاتا ہے۔ لیکن مغرب نے مکمل طور سے ابنی عیسائی جڑوں سے آزادی عاصل نہیں کی ہے۔ لیکن مغرب نے مکمل طور سے ابنی عیسائی جڑوں سے آزادی عاصل نہیں کی ہے۔ جب ان کا مقابلہ دو سری مختلف دنیاؤں سے ہوا تو ور حقیقت اس کی نئی شاخت اور زیادہ محکم بن کر ابھری اور اس نے اس میں احساس برتری کو پیدا کیا اس کو روبرٹ "یورٹی مرکزیت" کا نظریہ کتا ہے۔

#### ڈ سکورس اور طا**نت**

اب تک ہم نے اس عمل کی نشان وہی کی ہے کہ جس کے متیجہ میں یورپ اندرونی طور پر آپس میں ہم آہنگ ہوا اور جب غیریورٹی ونیا ہے اس کے تعلقات قائم ہوئے تو اس میں "مغرب" ہونے کا احساس پیدا ہوا۔ اب اس کے بعد ہم اس "وسکورس" (Discourse) یا زبان کی طرف توجہ دیں گے کہ جس کے ذریعہ یورپ نے اپنے اور دو سرول ملکول کے درمیان کہ جن ہے اس کے رشتے پھیلاؤ کے زمانہ میں ہوئے تھے فرق اور دوری کو قائم کیا۔ اب ہم اس وسکورس کی تشکیل کریں گے کہ جو مغرب اور بقیہ دنیا میں فرق کی نمائندگی کرتا ہے۔ لیکن اس سے پہلے ضروری ہے کہ ہم اس کی تشریح کریں کہ "وسکورس" سے مطلب کیا ہے؟

سادہ سی زبان میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ڈسکورس تحریر یا تقریر کی ایک الیی شکل ہے کہ جس میں استدلال اور ہم آہنگی ہو۔ لیکن یمال پر اس اصطلاح کو ایک خاص معنی میں استعال کیا گیا ہے۔ اس کے ذریعہ مغرب اور بقیہ دنیا کو ایک خاص طریقے سے بیان کر کے ان کی نمائندگی کی گئی ہے' اور ان کے درمیان رشتوں کو بھی ایک فاص طریقہ سے دیکھا گیا ہے۔ اس لئے ڈسکورس ایسے بیانات کا مجموعہ ہے کہ جو اظمار کے لئے زبان اور استدلال کا سمارا لیتا ہے۔ یعنی کسی موضوع کی کیسے تشریح کی جائے؟ جب کسی موضوع پر ایک فاص ڈسکورس میں بیانات دیئے جاتے ہیں' تو ڈسکورس میں بیانات دیئے جاتے ہیں' تو ڈسکورس موضوع کو ایک معینہ شکل میں پیش کرتا ہے' اور ان دو سرے طریقوں کو روک دیتا ہے کہ جن کی بنیاد پر موضوع کی دو سری شکل میں تعبیر ہو سکے یا اسے سمجھا جا سکے۔

و شکورس کی بنیاد ایک بیان پر نہیں ہوتی ہے، بلکہ اس کی تفکیل میں کئی بیانات ہوتے ہیں، ان کے بارے میں فرانسیی ماہر ساجیات فوکو (84-1926) نے "استدلالی تفکیل" کی اصطلاح کو استعال کیا ہے۔ یہ مختلف بیانات ایک دوسرے سے جڑے ہوتے ہیں۔ ان کا مرکز ایک مرعا (Object) ہوتا ہے۔ ان کا اسلوب ایک جیسا ہوتا ہے، ایک ہی قتم کے خمونہ پر عمل ہے، ایک ہی قتم کے خمونہ پر عمل کرتے ہیں۔

وسکورس کے سلسلہ میں ایک اہم بات یہ ہے کہ یہ فکر و عمل اور زبان و رواج کے درمیان فرق سے کوئی تعلق نہیں رکھتا ہے وسکورس علم یا نالج کی پیداوار ہو تا ہے کہ جس کا اظہار زبان کے ذریعہ کیا جاتا ہے۔ یہ نتیجتا ""ستدلالی عمل "کو پیدا کرتا ہے کہ جو بالاخر معنوں کی شکل میں ظاہر ہو تا ہے۔ چو نکہ تمام ساجی عمل اپنے اندر معنی رکھتے ہیں 'اس لئے یہ استدلال یا عقلیت کو سموئے ہوئے ہوئے ہیں۔ اس لئے وشکورس تمام ساجی اعمال کو متاثر کرتا ہے۔ فوکو یہ دلیل دیتا ہے کہ مخرب اور بقیہ دنیا کے مابین جو وسکورس ہے 'اس میں یہ رویہ گرے طور پر موجود ہے کہ مخرب کس طرح سجھنے کے لئے ضروری ہے 'اس میں یہ رویہ گرے طور پر موجود ہے کہ مخرب کس طرح سجھنے کے لئے ضروری ہے کہ ہم مندرجہ ذیل نکات کو اپنے ذہن میں رکھیں۔ طرح سجھنے کے لئے ضروری ہے کہ ہم مندرجہ ذیل نکات کو اپنے ذہن میں رکھیں۔ اور ویانت داری کا انحصار (جیسے خاندان 'جیل' ہیٹنال اور پاگل خانے) اس کی سالمیت اور دیانت داری کا انحصار اس پر نہیں ہو تا ہے یہ کس جگہ اور کس موضوع سے متعلق ہے۔ لیکن ہم وشکورس کا اپنا نقطہ نظر ہو تا ہے یہ کس کو فیم اور معنی دینے کی ذمہ داری اس کی ہوتی ہے۔

جب بھی کوئی کسی موضوع پر ڈسکورس کا استعال کرتا ہے تو اس میں سب ہی کو شریک کر لیتا ہے۔ مثلاً اگرچہ ہم اس کے قائل نہیں ہیں کہ مغرب بقیہ دنیا سے برتر ہے۔
لیکن اگر ہم "مغرب اور بقیہ دنیا" کے ڈسکورس کو استعال کریں گے۔ تو ہم خود بخود خود کو اس پوزیشن میں پائیں گے کہ جس میں مغرب ایک برتر تمذیب قرار پائے گا۔
قوکو کہتا ہے کہ "کسی بیان" (Statement) کی تشریح کرنے کا مطلب یہ نہیں کہ اس تعلق کا تجربہ کیا جائے کہ جو مصنف اور اس کی تحریر میں ہے 'یا وہ کیا کہتا ہے۔ بلکہ یہ دیکھنا چاہئے کہ فرد کی پوزیشن اس موضوع میں کیا ہوگی کہ جس کے بارے میں یہ بیان دیا گیا ہے۔"

2- ڈسکورس کا نظام جامد نہیں ہو تا ہے' بلکہ ایک ڈسکورس' دو سرے ڈسکورس کے عناصر اور اجزاء کو اپنے میں شامل کرتا رہتا ہے۔ اس لئے جیسا کہ ہم چھلے صفحات میں کہہ چکے ہیں کہ "یورپ" کا ڈسکورس "عیسائی دنیا" کے بطن سے لگا' اور وقت کے ساتھ سے بدلتا رہا اور نئی معنی پیدا کرتا رہا۔ للذا موجود "مغرب" کے ڈسکورس میں ماضی کے ڈسکورس کے بہت سے عناصر شامل ہیں۔

3- کسی ایک و سکورس میں جو بیانات (Statements) ہوتے ہیں' ضروری نہیں کہ وہ سب ایک سے ہوں۔ لیکن ان کے در میان تعلق اور رابطہ ایک ضابطہ اور ترتیب کے ساتھ ہو۔ فوکو اس کو ''انتشار کا نظام'' (System of dispersion) کہتا ہے۔ اس نظام کے تحت جب مختلف بیانات ملتے ہیں اور ان میں رابطہ ہو تا ہے تو اس کے نتیجہ میں استدلال کی تشکیل ہوتی ہے۔

### د سکورس اور نظریه (Ideology)

ڈسکورس اور جس کو ماہرین ساجی علوم نظریہ کہتے ہیں' ان دونوں میں مماثلت ہے کیونکہ یہ دونوں ایسے بیانات اور عقائد کا مجموعہ ہیں کہ جو الیی نالج یا ایسے علم کو پیدا کرتا ہے کہ جو خاص گروپ یا طبقہ کے ذہن کو بناتا ہے۔ لیکن سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ آئیڈیالوجی کی جگہ ڈسکورس کو کیوں استعال کیا جاتا ہے؟

اس کی ایک دلیل جو فوکو دیتا ہے وہ یہ ہے کہ آئیڈیولوجی سائنس کے صداقت پر

مبنی بیانات اور اپنے غیر صدافت والے بیانات میں فرق کو قائم کرتی ہے' اور اس کا اظہار کرتی ہے کہ خفائق (Facts) کی مدد سے بیانات کے ''بچ'' اور ''جھوٹ'' کو ثابت کیا جا سکتا ہے۔ فوکو کا یہ کہنا ہے کہ سابی' اور اخلاقی معاملات کو آسانی کے ساتھ سچا یا جھوٹا ثابت نہیں کیا جا سکتا ہے۔ اور ''حقائق یا واقعات'' ہماری اس سلسلہ میں کوئی مدد نہیں کرتے ہیں کہ ہم بچ اور جھوٹ کے فرق کو متعین کر سکیں۔ کیونکہ حقائق یا واقعات کو کئی طریقوں سے بیان کیا جا سکتا ہے' اور ان کو مختلف معنی دیئے جا حقائق یا واقعات کو کئی طریقوں سے بیان کیا جا سکتا ہے' اور ان کو مختلف معنی دیئے جا وہ یہ نبیں۔ جس زبان کو ہم ان نام نماد حقائق کو بیان کرنے کے لئے استعمال کرتے ہیں' وہ یہ فیصلہ دینے کے عمل میں کہ کیا بچ ہے اور کیا جھوٹ' بار بار تبدیل ہوتی رہتی

مثلاً فلسطین کے لوگ کہ جو اپنے وطن کو حاصل کرنے کے لئے لا رہے ہیں انہیں "مجابہ آزادی" اور "دہشت گرد" دونوں ناموں سے پکارا جا سکتا ہے۔ حقیقت ان دونوں معنوں میں یہ ہے کہ وہ جنگ کر رہے ہیں۔ لیکن ان کی جنگ کے معنی کیا ہیں؟ اس کے حقائق اور واقعات خود سے یہ فیصلہ نہیں کر سکتے ہیں اور زبان کہ جس میں انہیں مجابہ آزادی یا دہشت گرد کما گیا ہے 'وہ بھی اس کا تعین کرنے سے قاصر ہے۔ مزید یہ کہ جو چیز کچھ لوگوں کے لئے صدافت ہے 'وبی دو سرول کے لئے کذب ہے۔ اس لئے چاہے فلسطینی وہشت گرد نہ ہوں' لیکن آگر ہم سوچتے ہیں کہ وہ ہیں' تو وہ اور اس طرح سے ان کے بارے میں رائے رکھتے' اور اس کا اظمار کرتے ہیں' تو وہ دہشت گرد بن جاتے ہیں' کیونکہ ہم انہیں اس طرح سے دیکھتے ہیں۔ زبان (ڈسکورس) کا عمل پر اثر ہو تا ہے اور اس کا بیان حقیقت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔

فوکو کا ڈسکورس دراصل ہیہ ہے کہ ایسے مسائل کہ جن کو بغیر فیصلہ کے چھوڑ دیا گیا ہے' ان کے بارے میں تعین کیا جائے کہ کیا وہ صداقت پر جنی اور سائنٹیفک ہیں یا غلط اور آئیڈیالوجیکل ہیں؟ اب بہت سے ماہرین ساجیات نے اس بات کو تشکیم کر لیا ہے کہ ہماری رائے اور روئے چاہے وہ کتنے ہی واقعاتی حقائق پر ہوں' ان میں آئیڈیالوجیکل اثرات ضرور ہوتے ہیں۔ قوکو یہ کہتا ہے کہ فلسطین کے مسئلہ کے بارے میں جو علم یا نالج پیدا ہوتی ہے اس کی بنیاد دو مقابلہ والے ڈسکورس پر ہوتی ہے ان میں

سے ایک مجاہدین آزادی کا ہے تو دو سرا دہشت گرد والا ہے۔ دونوں کا یہ تعلق طانت کے حصول کے لئے مزاحمت سے ہے۔ اب اس جدوجمد کے متیجہ میں جو بھی سامنے آئے گاوہ حالات کی سچائی یا صدافت کے بارے میں فیصلہ کن امر ہو گا۔

اس سے ظاہر ہوا کہ اگرچہ و سکورس آئیڈیالوجی کے پی یا جھوٹ کے بارے میں کوئی حتی فیصلہ نہیں کرتا ہے، لیکن وہ طاقت کے ایشو سے منہ نہیں موڑتا ہے۔ اس کے برعکس وہ طاقت کو "حقائق" سے زیادہ اہمیت دیتا ہے، کیونکہ آخر میں حقائق سے زیادہ طاقت ہے کہ جو حقیقت کا تعین کرتی ہے اور چیزوں کو سیا خابت کرتی ہے "ہمیں یہ سلیم کرلینا چاہئے کہ طاقت نالج کو پیدا کرتی ہے .... طاقت اور نالج یہ دونوں ایک دو سرے کی مدد کرتے ہیں۔ طاقت اس وقت تک موثر نہیں ہوتی ہے جب تک کہ اس کا تعلق نالج سے نہ ہو' اور نہ ہی نالج اس وقت تک کوئی استدلال قائم کرتی ہے جب تک کہ اس کا رشتہ طاقت سے نہ ہو۔

### کیا ڈسکورس بے خطا ہو سکتا ہے؟

سوال بیہ ہوتا ہے کہ کیا بیہ وسکورس جو کہ مغرب میں ارتفاء پذیر ہوا اور جس کے ذریعہ بقیہ دنیا کو دیکھا جا رہا ہے' یہ کیا طاقت کے بغیر موثر ہو سکتا ہے؟ کیا یہ مکمل طور پر سائنٹیفک ہے اور اس میں آئیڈیالوجی کا کوئی عمل دخل نہیں ہے؟ اور کیا یہ ایک خاص طبقہ کے ذریعہ اثر انداز ہوا ہے؟

فوکو اس سلسلہ میں متذبذب ہے اور وہ ڈسکورس کو محض بیانات نہیں بنانا چاہتا کہ جو ایک خاص طبقہ کے خیالات و نظریات کی عکاس کرتے ہیں۔ کیونکہ ڈسکورس کو مختلف جماعتیں یا گروپس مختلف طریقوں اور مفاوات کے تحت استعال کر کتے ہیں۔ کیکن اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں کہ ڈسکورس غیر جانبدار یا معصوم و بے خطا ہو تا ہے۔ مثلاً اس کی مثال اس تصاوم سے لیجئے جو مغرب اور نئی دنیا کے درمیان ہوا۔ اس کے مثلاً اس کی مثال اس تصاوم کا یہ ڈسکورس بے خطا نہیں تھا' اور اس بنیاد پر کما جست سے دلائل ہیں کہ کیوں تصاوم کا یہ ڈسکورس بے خطا نہیں تھا' اور اس بنیاد پر کما جا سکتا ہے کہ جو ڈسکورس برانی دنیا اور بقیہ دنیا کے درمیان ہے وہ معصوم نہیں ہو سکتا

مثلًا اول تو يورپ جب نئ ونيا مين آيا تو اينے ساتھ اپنا كلچر' زبانين' نظريات و

افکار ساتھ لایا کہ جن کی مدد سے وہ خود کو وہاں پیش کر سکے' اس کے بعد اس نے اس بات کی کوشش کی کہ نئ دنیا کو اپنی بنائے ہوئے فاکہ میں رکھ کر دیکھے۔ اس کو اپنی اقدار و روایات کے تحت مختلف خانوں میں تقسیم کرے۔ اور اس طرح اس کی الیم تضویر بنائے جو اس کے خیالات کی عکای کرتی ہو۔

دوسرے بورپ کے متعین مقاصد' ارادے' اور مفادات تھے کہ جن کو مد نظر رکھتے ہوئے اس نے اس سرزمین کو دریافت کیا کہ جو "تاریکی کے سنر سمندر" سے پرے واقع تھا۔ بورپی اقوام کے مقاصد اور مفادات مختلف تھے۔ مثلاً ہیانوی چاہتے تھے

ا- منونا اور جاندی حاصل کی جائے۔

2- اپنے کیتھولک حکمرانوں کے لئے زمین پر قبضہ کیا جائے۔

3- كافرول كو عيسائي بنايا جائے-

اکثرید مفادات آپس میں ایک دوسرے سے کمراتے تھے۔ یورپوں نے نی دنیا کے بارے میں جو کچھ کما وہ ان کے مفادات کی غمازی کرتا تھا۔ اس کا اندازہ پر تگال کے بادشاہ مانیول (Manuel) کے اس خط سے لگایا جا سکتا ہے کہ جو اس نے اسپین کے حکمرانوں فر ڈیننڈ اور ازابیلا کو لکھا ہے' اس میں وہ اپنے مقاصد کے بارے میں لکھتا ہے کہ "اس کا خاص مقصد (واسکوڈا گاما کا ہندوستان کا سفر) ہے کہ خدا اور ہمارے لارڈ رعینی کی خدمت کی جائے' اور اس سے ہم بھی فائدہ اٹھائیں" اس طرح وہ خدا اور سونے کو آپس میں ملا دیتا ہے۔ ناید وہ ان دونوں کے درمیان کسی تضاد کو نہیں دیکھ رہا تھا۔ یہ عقیدہ کے کیے کیھولک عیسائی حکمراں جو کچھ کھتے تھے اس پر کمل طور پر ایمان رکھتے تھے۔ ان کے نزدیک خدا کی خدمت کرنا اور اپنے مفادات کو فروغ دینا' ایمان رکھتے تھے۔ ان کے نزدیک خدا کی خدمت کرنا اور اپنے مفادات کو فروغ دینا' تھی۔ وہ اپنی اس آئیڈیالوجی پر پوری طرح سے یقین رکھتے تھے۔

اگرچہ یہ صحیح ہے کہ ان کے بیانات کے بارے میں بیہ نہیں کما جا سکتا ہے کہ وہ مکمل طور پر ان کے مفادات کی عکاسی کرتے تھے' لیکن ان کے ڈسکورس کا اظہار جس زبان و اسلوب میں ہوا ہے' اس میں ان کے مفادات اور مقاصد دونوں آپس میں جڑے ہوئے نظر آتے ہیں۔ یہ جھی صحیح ہے کہ مفادات اور مقاصد پوری طرح سے عقلی بنیاد نہیں رکھتے تھے لیکن یہ یورپی اقوام کی خواہشات تھیں کہ جو طاقت ور تھیں جبکہ وہ اپنی طاقت کے بارے میں کوئی عقلی یا استدلالی اندازہ نہیں لگا پائے تھے۔ ان کے لئے مارکو پولو اور "مشرق کے خزانے" آگے برصنے اور نئے علاقوں کی تلاش کے لئے کارکو پولو اور "مشرق کے خزانے" آگے برصنے اور نئے علاقوں کی تلاش کے لئے کانی تھے۔

حتمی طور پر ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ "مغرب اور بقیہ دنیا" کے درمیان و سکورس بے خطا نہیں تھا۔ یور پین اقوام بنیں تھا۔ یور پین اقوام نے نان لوگوں کو درمیان تصادم نہیں تھا۔ یور پین اقوام نے ان لوگوں کو دریافت کیا ان کی کھوج لگائی اور ان کا استحصال کیا کہ جن کی کوئی خواہش نہ تو دریافت ہونے کی تھی اور نہ ہی کہ ان کی خلاش کی جائے۔ نہ ہی ان کی خواہش تھی کہ وہ دو سرول کو دریافت کریں یا ان کو دریافت کر کے ان کا استحصال کریں۔ اس لئے یور پی "دو سرول" کے مقابلہ میں زیادہ طاقت کے حامل تھے۔ اس حیثیت کا ان پر اثر ہوا اور انہوں نے جو کچھ دیکھا اور اس کے بارے میں جو کچھ کما وہ اس زبنیت کی پیداوار تھا۔

فوکو ان دلائل کو ان الفاظ میں بیان کرتا ہے کہ ڈسکورس نہ صرف یہ کہ طاقت کو اپنے میں شامل کرتا ہے، بلکہ ڈسکورس ایک ایسا نظام ہے کہ جس کے ذریعہ سے طاقت کا استعال ہوتا ہے۔ ڈسکورس جس نالج کو پیدا کرتا ہے وہ طاقت کو جنم دیتی ہے، اس کا استعال ان پر ہوتا ہے کہ جو واقف کار (Known) ہوتے ہیں۔ اور نالج کے ذریعہ ان پر قابو بایا جاتا ہے۔ نالج بمیشہ طاقت سے جڑی ہوتی ہے۔ اس لئے جو ڈسکورس کو پیدا کرتے ہیں، وہ اس کو پچ بھی فابت کرتے ہیں، اور اس کو سائنٹیفک درجہ اور مقام دیتے ہیں۔

فوجو کے اس استدلال سے ظاہر ہو تا ہے کہ سچ اور جھوٹ کے بارے میں وہ اضافی رائے رکھتا ہے' ہی دلیل اس کی سائنس اور آئیڈیالوجی کے بارے میں ہے۔ یماں ہم فوکو کے پیش کردہ نظریہ ڈسکورس' نالج' اور طاقت کے بارے میں یہ وضاحت کریں گے کہ اس کے نزدیک جب طاقت کی سچ کو نافذ کرنے میں عمل پذیر ہوتی ہے' تو اس کے نتیجہ میں ایک استدلال کی تشکیل ہوتی ہے 'جے وہ ''سچائی کی حکمرانی'' (Regime of Truth)

یمال ہم اس بحث کا اختصار پیش کرتے ہیں۔ وُسکورس بولنے 'سوچنے اور کسی خاص موضوع کو پیش کرنے کا نام ہے۔ یہ موضوع کے بارے ہیں فہم و معنی سے بھرپور علم کو پیدا کرتا ہے۔ اس علم یا نالج سے ساجی سرگرمیاں 'اعمال اور حرکات متاثر ہوتی ہیں 'جس کی وجہ سے ان کے بھرپور نتائج بر آمد ہوتے ہیں۔ وُسکورس کو محض طبقاتی مفادات تک محدود نہیں کیا جا سکتا ہے 'یہ طاقت کے ساتھ جڑا ہوا ہے اور اس کے ساتھ مل کر عمل پذر ہوتا ہے 'اس لئے طاقت کے عمل' اس کی سرگری' اور اس کے ساتھ مل کر عمل پذر ہوتا ہے 'اس لئے طاقت کے عمل' اس کی سرگری' اور اس کے ساتھ مل کر عمل پذر ہوتا ہے۔ اس کی کوئی زیادہ اجمیت نہیں کہ ایک وُسکورس سے اپنا ہے۔ اس کی کوئی زیادہ اجمیت نہیں کہ ایک وُسکورس سے اپنا ہے یا غلط' بلکہ اجمیت ہے کہ عملی طور پر اس کا کیا اثر ہوا' اگر وہ موثر ہے تو اس صورت ہیں یہ ''بیج کی محکرانی'' قائم کرتا ہے۔

## دیگر (the-other) کی نمائندگی

اب تک ہم نے جو بحث کی ہے وہ زیادہ تر نظریاتی تھی' اب ضرورت اس بات کی ہے کہ اس کو مثل کے ذریعہ سمجھایا جائے۔ فوکو کا ایک تصور ''پیج کی حکمرانی'' ہے۔ اس کو ایڈورڈ سعید کی کتاب اور نثیل ازم کے ذریعہ سمجھایا جا سکتا ہے۔

اپی کتاب میں سعید نے ان ڈسکورسس اور اواروں کا تجزیہ کیا ہے کہ جنہوں نے نالج کی مدد سے "مشرق" کی تشکیل کی۔ وہ اس ڈسکورس کو "اور فٹیل ازم" کہتا ہے۔ اگرچہ مشرق میں ہم مشرق بعید اور چین کو بھی شامل کرتے ہیں گر سعید یمال مشرق وسطی پر توجہ مرکوز کرتا ہے کہ جمال کی اکثریت مسلمانوں کی ہے۔ اپنی کتاب میں اس نے زیادہ توجہ ان فرانسیی مصنفوں کو دی ہے کہ جنہوں نے مشرق وسطی پر لکھا ہے۔ اپنی بات کو سعید ان الفاظ میں بیان کرتا ہے:

میری بحث میہ ہے کہ جب تک اور فٹیل ازم کے ڈسکورس کو ایک باضابطہ موضوع کی حیثیت سے نہ دیکھا جائے کہ جو یورپی کلچرنے پیدا کیا ہے' یہ وہ اور پنٹ ہے کہ جس کی روش خیالی کے دور کے بعد سای 'ماجی' فرجی' نظریاتی اور تخیلاتی طور پر اس پر یورپ میں تشکیل دی گئی ہے۔ اور فئیل ازم کا ذہنوں پر اس قدر تسلط ہے کہ میں یہ سجھتا ہوں کہ کوئی بھی اس موضوع پر لکھتے اور سوچتے وقت' ان پابندیوں سے نمیں فیج سکتا ہے کہ جو اور ننیل ازم کو گھیرے میں لئے ہوئے ہیں۔ اور فئیل ازم کی وجہ سے اور نیل ازم کی جہ دوجہ سے اور نیل ازم کی ہے (مشرق) ایک آزاد و خود مخار موضوع نمیں رہا ہے (نہ تھا) کہ جس پر سوچا جائے یا جس پر عمل کیا جائے۔ اس کا مطلب یہ نمیں کہ اور فئیل ازم نے اپنے طور پر یہ تعین کر دیا ہوکہ مشرق کے بارے میں کیا کہا جا سکتا ہے۔ اس کے بر عکس یہ مفاوات کا ایک سلسلہ ہے کہ جس نے مشرق کو ایک خاص قتم مفاوات کا ایک سلسلہ ہے کہ جس نے مشرق کو ایک خاص قتم کی شکل دے دی ہے۔ اس کتاب میں اس بات کی بھی کوشش کی گئی ہے کہ یہ دیکھا جائے کہ یورپ کے کلچر نے کس طرح کی گئی ہے کہ یہ دیکھا جائے کہ یورپ کے کلچر نے کس طرح کی گئی ہے۔ اس متازت کے مقابلہ میں خود کو کھڑا کر کے حاصل کی ہے۔

اس کے بعد ہم اس و سکورس کا تجزیبہ کریں گے کہ جو مغرب اور بقیہ دنیا کے درمیان پندرہویں اور اٹھارویں صدیوں میں ہوئے تھے۔ اس تجزیبہ میں ہم قوکو کے و شکورس کے نظریبہ اور سعید کی اور فٹیل ازم سے مثالیں پیش کریں گے اور ان سوالات کا جواب دیں گے کہ بیہ و سکورس کس طرح سے تشکیل ہوا؟ اس کے اہم موضوعات اور طریقہ ہائے کار کیا تھے کہ جن کی بنیاد پر اس نے مغرب اور مشرق کی عکاسی کی؟

#### آر کائیوز (دستاویزات)

سعید اس بات کی نشاندہی کرنا ہے کہ اور نشل ازم ایک لائبریری یا دستاویزات کا مجموعہ تھا کہ جس کے ذریعہ سے معلومات کو حاصل کیا جا تا تھا۔ وہ کون سی چیز تھی کہ جو ان دستاویزات کو متحد رکھے ہوئے تھی؟ اس کا جواب دیتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ خیالات کی ہم آبگی اور اقدار کی یک جتی 'یہ وہ بنیادیں تھیں کہ جن پر یہ دستاویزات اور معلومات مصدقہ ہونے کا درجہ رکھتی تھیں۔ ان خیالات سے مستشرقین یا اور نیٹلسٹوں کے زبن کو سمجھا جا سکتا ہے 'کیونکہ ان کے زبن کو بنانے میں ان کا برا کردار رہا تھا۔ ان خیالات کی وجہ سے یورپی لوگوں کو اس بات کا موقع ملا کہ وہ مشرق کے لوگوں کو ان خصوصیات کی روشن میں دیکھیں اور ان سے معاملات طے کریں کہ جو اور فیل ازم کے ذریعہ انہیں مہیا کی گئی ہیں۔ وہ کون سی معلومات تھیں کہ جن پر اور فیل ازم کی بنیاد رکھی گئی؟ ان میں سے چار کی ہم نشان دہی کریں گے۔

# كلاسيكل علم

یہ "ویگر دنیا" کے بارے میں معلومات کا ایک اہم ذریعہ ہے۔ افلاطون 427-347 ق-م) ان افسانوی جزیروں میں سے ایک اٹلا نئک کا ذکر کرتا ہے جن کو ابتدائی عمد میں یونان کے لوگ تلاش کرنے گئے تھے۔ ارسطو (322-384 ق-م) اور ارائو تھینز (Eratothenes) دونوں نے دنیا کے گھیرے کے بارے میں تقریباً بالکل صبح اندازہ لگایا تھا کہ جس کا بعد میں کولمیس نے بغور مطالعہ کیا تھا۔

ق-م) اور پلینی (Pliny 79-23 عیسوی) کی وہ انتہا پندانہ رائے تھی کہ یونان کی سرحدوں پر وحثی اور غیر متمدن لوگ رہتے ہیں۔ ان رایوں پر دیگر اقوام و نسلوں کے بارے میں آگے چل کر یمی تاثرات قائم ہوئے کہ یورپی مہم جوؤں نے جب نئ سرزمینوں اور لوگوں کو تلاش کیا تو انہیں وہی نظر آیا کہ جو افسانوں میں موجود تھا۔ دو سروں کے بارے میں یہ کلاسیکل معلومات یا علم یورپ کے تاریک زمانہ میں کھو گیا تھا اور مغرب کو دوبارہ سے اس کی دریافت اسلامی دنیا کے ذریعہ سے ہوئی 'جو کہ خود موریر دنیا" کا ایک حصہ تھی۔

#### ندہبی اور بائبل کے ماخذ

اس کے علاوہ معلومات کے دو سرے ماخذ بھی تھے۔ قرون وسطی میں دنیائی جغرافیہ کو بائیل کے نقطہ نظر سے دیکھا گیا۔ روشکم دنیا کا اس لئے مرکز بن گیا کیونکہ وہ مقدس شہر تھا۔ ایشیا تین دانشمند بادشاہوں کی سرزمین تھی' افریقہ اس لئے اہم تھا کہ وہاں حضرت سلیمان بادشاہ ہوئے تھے۔ کولمبس کا یہ اعتقاد تھا کہ وینے زولا (Venezuela) وہ جگہ ہے کہ جمال باغ عدن کا مقدس دریا بہتا ہے۔

### دبو مالائی تصورات

یہ بتانا برا مشکل ہے کہ کمال فدہبی اور کلاسیکل ڈسکورس ختم ہوتے ہیں اور کمال سے دیو مالائی اور افسانوی شروع ہوتے ہیں؟ دیو مالائی تصورات اور افسانوی روایات نے دیگر اور باہر کی دنیا کو ایک ایسی دکش سرزمین اور خوبصورت باغ میں تبدیل کر دیا تھا کہ جمال بے ڈول' اور بھدے لوگ رہتے تھے سولہویں صدی تک والٹر ریلے کہ جمال بے ڈول' اس بات کا یقین تھا کہ وہ امیزون کے جنگلوں میں ال ڈوریڈو (El Dorado) بادشاہ کو پالے گا کہ جس کے بارے میں بیہ قصہ مشہور تھا کہ اس کے لوگوں نے اس سے اس سونے میں لپیٹ دیا ہے' اور اب مقدس جمیل میں نہلا کر اس کے اوپر اس سونے کو اتارا جائے گا۔

سیاحوں کی کہانیاں

لیکن سب سے زیادہ زرخیز مواد سیاحوں کے سفر ناموں میں تھا۔ ان کے بیانات وقت کے ساتھ افسانے بن گئے۔ پندرہویں صدی کی ایک جرمن تحریر میں سیاحوں کی ان کمانیوں کا اصاطہ کیا گیا ہے کہ جو ایک ہزار سال سے گردش میں تھیں' اور جن کی اتھارٹی نمہی اور کلاسیکل اوب سے لی گئی تھی۔

ہندوستان میں ایسے انسان ہیں کہ جن کے سر کتوں کے ہیں اور ان کی بات چیت کوں کی طرح بھونک کر ہوتی ہے۔ یہ پرندوں کو پکڑ کر کھاتے ہیں.... کچھ ایسے ہیں کہ جن کے ماتھے پر ایک آکھ ہے.... لیبیا میں ایسے کی لوگ ہیں کہ جو بغیر سرکے پیدا ہوتے ہیں' لیکن ان کے منہ اور آئکھیں ہوتی ہیں۔ پچھ ایسے ہیں کہ جو دونوں جنسوں (مرد و عورت) کی خصوصات رکھتے ہیں.... وریائے گنگا کے کنارے جنت کے قریب ایسے لوگ رہتے ہیں کہ جو کچھ کھاتے پیتے نہیں ہیں.... وہ سیال مادہ ایک تکے کے ذریعہ لیتے ہیں کہ جو ان کی غذا ہے.... یہ شربت پھولوں سے حاصل کیا جاتا ہے .... کچھ کے ہونٹ اس قدر لمب ہوتے ہیں کہ وہ ان سے اپنا چرہ ڈھانی لیتے ہیں.... ایتھو یا میں ایسے لوگ ہیں کہ جو مویشیوں کی طرح ہاتھوں و پیروں پر چلتے ہیں۔ ان میں سے کئی ہیں کہ جو جار سو برس تک زندہ رہتے ہیں۔ کئی کے سرول پر سینکھ ہوتے ہیں' میہ لمبی ناکوں والے ہوتے ہیں اور ان کے پیر بحری کی طرح سے ہوتے ہیں.... ایتھوییا میں مغرب کی طرف جاؤ تو وہاں جا، آئھوں والے لوگ ملتے ہیں.... اریپیا (Eripia) میں ایسے خوبصورت لوگ ہیں کہ جن کی گردنیں اور چونچیں سارس کی طرح کی ہوتی ہیں۔

ای قتم کی کہانیوں کا ذخیرہ سر جان مانڈول (John Mandeville) کے سفرنامے میں ملے گا۔ اس کے مقابلہ میں مارکو بولو کے سفرنامے کے بیانات بردے سنجیدہ اور واقعاتی ہیں۔ لیکن انہوں نے بھی دیو مالائی شکل اختیار کرلی۔ اس کا سفرنامہ مقابلتا "زیادہ پڑھا گیا۔ اس نے خصوصیت کے ساتھ چین کے بارے میں بہت زیادہ متھ بنائی۔ بیہ اس کا اثر تھاکہ کولمبس اور دو سرے مہم جو اس کے متلاثی رہے۔

قرون وسطی میں دو سری دنیا کے بارے میں حقائق اور افسانوں پر مشمل سے "نالج" جو پیدا ہوئی۔ اس نالج کی بنیاد پر جو کلچرل فریم ورک بنا اور زبن میں جو تصویر تشکیل ہوئی اس کی بنیاد پر آگے چل کرنئ دنیا کے لوگوں جگہوں اور چیزوں کو دیکھا گیا اور اس ذبن کے ساتھ ان کو بیان کیا گیا اور ان کی نمائندگی کی گئی۔ حقائق اور افسانوں پر مبنی جو نالج پیدا ہوئی اس کا اندازہ اس سے ہو تا ہے کہ انہوں نے جب یورپ سے باہر مجیب و غریب جانوروں کو دیکھا تو ان کی تشبیہ اپنے زبن میں موجود جانوروں سے دی۔ پگوئن اور سیل (Seal) کو ہس اور بھیڑیا کہا۔ تاپیر (Tapir) (ایک سمجا کہ جس کے دانت ہاتھی کی طرح ہوتے تھے وغیرہ۔

### سیج کی حکمرانی

آہستہ آہستہ مشاہدات اور بیانات بہتر ہوئے اور ان میں در شکی اور صحت آتی چلی گئے۔ قرون وسطی کی بید عادت کہ جانوروں کا مقابلہ اپنے جانے بہچانے جانوروں سے کر کے ان میں مماثلت تلاش کی جائے 'ختم ہوئی اور اس کی جگہ سنجیدہ مشاہدات نے لے کی کہ جن میں لوگوں کی عادات ' رہن سمن ' رسم و رواج اور ساجی ڈھانچے کے بارے کی نہتے ہیں۔ بیانات ہوتے تھے۔ ان مشاہدات میں ہم ابتدائی علم بشریات کی جھلکی دیکھتے ہیں۔

ڈسکورس کی زیادہ واضح بیانات اور حقائق کی جانب سے تبدیلی کہ جس میں سے دعویٰ کیا گیا کہ ان کی بنیاد سچائی اور معروضی سائٹٹیفک بنیادوں پر ہے' اس نے بھی سچائی یا حقیقت کی کوئی صانت نہیں دی۔ اس کی ایک شکل بیٹاکو نین(Patagonion) سے دی جا سکتی ہے' اس قصہ میں ایسے لوگوں کا ذکر کیا گیا ہے جو طویل القامت اور عظیم الجھ ہے۔ 1520 کی وہائی میں جمازراں اپنے ہمراہ ایسے قصے لے کر آئے کہ جن میں ایسے تھے۔ 1520 کی وہائی میں جمازراں اپنے ہمراہ ایسے قصے لے کر آئے کہ جن میں ایسے لوگوں سے ان کا سابقہ پڑا تھا۔ جنوبی امریکہ میں عظیم الجھ لوگوں کو اس قوم کا پیٹا گونیس کما گیا (معنی ہیں برے قد والے) اور وہ علاقہ کے جمال ان سے واسطہ بڑا تھا اسے کہا گیا (معنی ہیں برے قد والے) اور وہ علاقہ کے جمال ان سے واسطہ بڑا تھا اسے

پیٹاگونیہ کما گیا۔ ان لوگوں کے بارے میں یہ خیال اس قدر مشہور تھا اور لوگوں کے ذہن میں بیٹا گونیہ کا سفر کیا اور وہاں کے دبن میں موا تھا کہ جب 1741 میں دو انگریزوں نے پیٹا گونیہ کا سفر کیا اور وہاں کے لوگوں کو عام انسانوں جیسا بتایا تو اس پر مشکل سے یقین کیا گیا۔

جب 1764 میں جان بازن (John Byron) پیٹا گونیہ گیا تو وہاں اس کا سابقہ خطرناک مقامی لوگوں سے ہوا جن کے شانہ چوڑے تھے اور یہ یورپیوں کے مقابلہ میں چھر انچے طویل القامت تھے۔ وہ خاموش اطاعت گذار اور دوستانہ رویہ کے لوگ ثابت ہوئے۔ لیکن اخبارات میں ان کے بارے میں جو رپورٹیں چھپیں وہ اتنی مبالغہ آمیز تھیں کہ ان کی وجہ سے ان کے بارے میں جو قائم شدہ خیالات تھے وہ اور زیادہ قوی ہو گئے۔ ایک کھدی ہوئی تصویر میں دکھایا گیا ہے کہ ایک جہازراں کا قد مقامی باشندے کی کمر تک ہے۔ رابل سوسائی نے اس موضوع کا سنجیدہ سائنسی انداز میں تجربہ کیا۔ جیسا کہ ایک مورخ نے لکھا ہے کہ "اس کھدی ہوئی تصویر نے مہم جوؤں کی باتوں سے جو شکل ذہن میں بنائی تھی اس کی بنیاد پر اس کو کندہ کر دیا گلذا یہ وہ تصویر تھی کہ جو یورپیوں کے ذہنوں میں پہلے سے موجود تھی۔"

در سے سی مگر افسانے سائنس سے اپنا انقام لے لیتے ہیں۔

#### مثالیت (Idealization)

اور نتیل ازم کے بارے میں سعید لکھتا ہے کہ یہ علم کی وہ شاخ ہے کہ جس کو ایک موضوع کی حیثیت سے باضابطہ طور پر سیکھا گیا ہے' دریافت کیا گیا ہے اور عمل کیا گیا ہے۔ وہ مزید کہتا ہے کہ کوئی بھی جو کہ مشرق کے بارے میں بات کرتا ہے اس کے لئے اور فیل ازم ایسے نصورات' تخییلات' خواب' اور عکسوں کو میا کرتا ہے کہ جن کی مدد سے وہ اپنی بات کا اظہار کر سکتا ہے۔ جس طرح سے کہ مشرق یا اور یہن بن کی مدد سے وہ اپنی بات کا اظہار کر سکتا ہے۔ جس طرح سے کہ مشرق یا اور یہن نے یوٹوبیائی شکل اختیار کر لی ہے' اس طرح سے مغرب کے لئے بقیہ دنیا کی وہی حیثیت ہو گئی ہے۔ وہ ان کے خواب خیال کے لئے ایک خوشما اور جاذب نظر چیز ہے۔ حیثیت ہو گئی ہے۔ وہ ان کے خواب خیال کے لئے ایک خوشما اور جاذب نظر چیز ہے۔ میشور وہ ان کے درمیان ایک فلیمش (Flemish) کندہ کار کہ جس کا نام تھیوڈور دی بری (Theodor de Bry) تھاس نے کئی جلدوں پر مشمل ایک باتھور

ستاریخ امریکہ" چھائی۔ یہ نئی دنیا کے بارے میں مقبول عام اوب کی بھرین مثال تھی۔
اس کی کتابوں میں نئی دنیا' وہاں کی زندگی اور رسم و رواج کے بارے میں تفصیل کے ساتھ کندہ کی ہوئی تصاویر ہیں۔ ان کندہ کی ہوئی تصاویر میں ہم نئی دنیا کے بارے میں ان تصورات کو دیکھ کتے ہیں کہ جنہیں یورٹی جمالیات کی روایات میں پیش کیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ مغرب ان کو کس نظر سے دیکھ رہا ہے۔ امریکہ کے بارے میں فخلف شبیبوں کو ایک کے بعد ایک کر کے پیش کیا گیا ہے۔ دی بری نے دراصل ان سیدھے سادھے' اور بغیر کی لگاوٹ کے اسکیچز کو ایک نئی شکل دی ہے کہ جو سیدھے سادھے' اور بغیر کی لگاوٹ کے اسکیچز کو ایک نئی شکل دی ہے کہ جو ورجینیا میں دیکھا تھا۔ شکل و صورت کو ذرا واضح کیا گیا ہے جم کی حرکات و ورجینیا میں دیکھا تھا۔ شکل و صورت کو ذرا واضح کیا گیا ہے جم کی حرکات و سکتات اور ان کے انداز کو اس طرح سے پیش کیا گیا کہ جو کلاسیکل یورٹی طرز کے مطابق ہوں۔ جیسا کہ ایک مورخ نے کہا کہ ان تصاویر کو دیکھنے کے بعد جو تاثر ابھرتا ہوں ہوئے' مہذب لوگ کہ جنہیں وائٹ نے تازہ مطابق ہوں۔ جیسا کہ ایک مورخ نے کہا کہ ان تصاویر کو دیکھنے کے بعد جو تاثر ابھرتا ہو وہ یہ ہے کہ ''اطاعت گذار' سدھے ہوئے' مہذب لوگ کہ جنہیں وائٹ نے تازہ تازہ دیکھا ہے۔''

اس عمل کا ایک اہم حصہ کہ جے نخیلات کا پابند کیا گیا وہ فطرت بھی۔
رُوپکِل ملکوں کی زرخیزی اس قدر تھی کہ اس نے بحر روم کے رہنے والوں کو بھی
شدر کر دیا تھا۔ ان میں سے بہت کم ایسے تھے کہ جنہوں نے وسطی امریکہ اور جزائر
غرب الهند کے خوبصورت فطری مناظر دیکھیے ہوں گے۔ لیکن بیان اور تخیل اس قدر
آپس میں گڈ ڈ بیں کہ ان کے درمیان کوئی لائن کھینچنا بردا مشکل ہے۔ مثلاً کیوبا کے
بارے میں کولمبس کا کہنا تھا کہ: "بزارہا قتم کے درخت اسے طویل کہ آسان کو چھوتے
بیں۔" پہاڑوں کے بارے میں اس کا یہ بیان کہ: "بہت خوبصورت اور بزاروں قتم کی
شکلوں کے ساتھ ' بللیں اور بزاروں دوسرے پرندے ' پائن کے درختوں کے کئی نرخیز میدان ' اور پھلوں کی اقسام " یہ تھے کولمبس کے مشاہدات۔

کولمبس کے دوست پیٹر مار میر (Peter Martyre) نے امریکہ کے بارے میں جو بیانات دیئے وہ آنے والی کئی صدیوں تک کسی نہ کسی شکل میں دہرائے جاتے رہے۔ باشندے ایک ایس سنری دنیا میں رہتے ہیں کہ جس کے بارے میں قدیم مستفین نے بہت زیادہ کھا ہے کہ یہ وہ دنیا ہے کہ جہال لوگ سادگی اور معصومیت کے ساتھ رہتے ہیں۔ یمال پر کسی قانون کا وجود نہیں ہے'کیونکہ نہ تو یمال کوئی لڑائی جھڑا ہوتا ہے' اور نہ کوئی مقدمہ ہوتا ہے اور نہ ہی کوئی جج ہوتا ہے۔ یمال پر برہنہ لڑکیال ہیں چو اس قدر خوبصورت ہیں کہ جیسے پریال ہوں۔ انہیں کے بارے میں قدیم لوگوں نے کما ہے کہ یہ جھیلوں سے برآمہ ہوئی ہیں۔

- ا- سنهری ونیا- جنت ارضی-
  - 2- سادہ معصوم لوگ۔
- 3- کوئی ساجی تنظیم اور سول سوسائٹی نہیں تھی۔
  - 4- لوگ خالص فطری ماحول میں رہ رہے تھے۔
- 5۔ جنسی معاملات میں کوئی پر ہیز نہیں تھا' عورتوں کی بر بنگی اور ان کی خوبصورتی۔ ان تصورات میں نئی ونیا کے بارے میں جو شکل ابھر کر آتی تھی وہ جنت ارضی' سنهری ونیا' ایک یوٹوبیا کی تھی کہ جنہوں نے آپس میں مل کریورپیوں کے ذہن میں اس کی جو تشکیل کی وہ ایک ذہنی شبیہ (Fantasy) کی تھی۔

#### جنسی آزادی

مغرب نے نئی دنیا کے بارے میں جو فنٹای (Fantasy) تشکیل دی تھی اس میں جنسی آزادی ایک اہم عضر تھی۔ جنسی معصومیت اور جنسی غلبہ اور سپردگی انہوں نے مل کر "مغرب اور بقیہ دنیا" کے ڈسکورس میں اہم کردار اداکیا ہے۔ جب 1769 میں کیپٹن کک تاہی آیا تو جنسی آزادی کے بارے میں انہیں خیالات کو دوبارہ سے دہرایا گیا: عور تیں بے انتا خوبصورت میر طرف سنرہ و زرخیزی و معتدل آب و ہوا سادہ گیا: عور تیں بے انتا خوبصورت میں طرف سنرہ و زرخیزی و معتدل آب و ہوا سادہ

زندگی معصومیت اور آزادی کو بغیر کام کرنے یا کاشت کاری کی زحت کے فطرت کھانے کو وافر غذا دے دیتی تھی۔ جنسی آزادی تھی اور شرم و غیرت کا کوئی تصور نہیں تھا جس کے بوجھ تلے یورپی دبے ہوئے تھے۔ آہٹی کے لوگوں کے بارے میں ایک سیاح نے کہا کہ:

ان میں کوئی عیب و برائی نہیں ہے ' نہ کوئی ضروریات ہیں اور نہ لڑائی جھڑے یہ سوائے محبت کے اور کسی چیز سے واقف نہیں ہیں۔

کیٹن کک کی زندگی پر کتاب کیھنے والے مصنف کا کہنا تھا کہ: "وہ خواہوں کی مرزمین کے ساحل پر کھڑے تھے۔ وہ سنری دنیا میں واخل ہوئے اور پھر سمندر کی پریوں سے بغل گیر ہوئے۔" موجودہ دور میں مغرب کا ٹروپیکل علاقوں میں جنت ارضی کا بیہ تصور آج بھی باتی ہے' اس کا اندازہ چھٹیوں میں جانے والے لوگوں کے خیالات سے ہوتا ہے کہ جو یمال انہیں پرانے اور افسانوی تصورات کے ساتھ آتے ہیں۔"

ای قشم کے مقبول بیانات دو سرے سیاحوں کے بھی تھے۔ کولمبن جنسی آزادی اور اس کے مظاہر کے بارے میں خاموش ہے' مگر امریگو ویس پوچی (1451-1451) اس بارے میں لکھتا ہے کہ وہ فطرت کے اصول کے تحت "برہنہ اور بغیر کسی شرم کے رہتے ہیں۔" مزید وہ کہتا ہے کہ "عور تیں بچوں کی پیدائش کے بعد جاذب و دکش رہتی ہیں' وہ جنسی جذبات سے مخلوب ہو جاتی ہیں' اور اپنے مردوں کو ایسے کشتے دیتی ہیں کہ جن سے ان میں جنسی خواہش برھے"۔

دریافت ' فتح' اور افتدار کی اس زبان میں جنس کے بارے میں واضح فرق اور تشخص ہے ان کے لاشعور میں جنس کے بارے میں طاقت ور تنجیلات ہیں۔ دلیں پوجی کی کندہ کی ہوئی ایک تصویر میں اسے بالکل سیدھا ' حاکمانہ انداز میں کھڑا دکھایا گیا ہے۔ اس کے قدم مضبوطی سے زمین میں دھنسے ہوئے ہیں اس کے چاروں طرف طاقت کی علامتیں ہیں: اسپین کے حکمرال کا جھنڈا اور صلیب۔ اس کے بائیں ہاتھ میں اصطرلاب ہے جو مغربی علم کی نمائندگی کرتا ہے کہ جس کی مدد سے وہ یمال آیا۔ اس کے پس منظر میں جماز اور بادبانی کشتیاں ہیں۔ ویس پوجی اس میں ایک بااختیار آقا کی

تصویر پیش کرتا ہے۔ اس پر تبصرہ کرتے ہوئے ایک مورخ کہتا ہے کہ ''بورپی روایات کے پیش نظر براعظم امریکہ کو اکثر عورت سے تشبیہ دی جاتی رہی ہے۔'' اس کندہ کی ہوئی تصویر میں ایک برہنہ عورت جھولے میں نظر آتی ہے اس کے اردگرد کا ماحول فطری مناظر سے بھرپور ہے' خوبصورت درخت اور جانور..... اور دور ایک کونہ میں انسانی گوشت کی دعوت۔

#### اختلافات

سعید کا کمنا کہ اور نشیل ازم کا مرکزی نقط ہے ہے کہ مغرب برتر و افضل ہے اور مشرق کم تر و پس ماندہ۔ سوال ہے ہوتا ہے کہ آخر کس طرح ہے فرق پیدا ہوا؟ ہورپوں کو سب سے پہلے جس چیز نے نئی دنیا میں حیران کیا وہ ہے تھی کہ ان کے ہاں نہ تو کومت تھی اور نہ ہی سول سوسائٹی کا وجود تھا' جو کہ ان کے زدیک تمذیب کی بنیادیں تھیں۔ ورحقیقت ان لوگوں میں مختلف قتم کے کئی ساجی ضابطے تھے۔ ہورپوں نے جس نئی دنیا کو دریافت کیا یمال پر لوگ لاکھوں صدیوں سے رہ رہے تھے' ہے وہ لوگ سے جن دنیا وریافت کیا یمال پر لوگ لاکھوں صدیوں سے رہ رہے تھے' ہے وہ لوگ نے جن کے آباؤ اجداد ایشیا سے ہجرت کر کے آئے تھے۔ کما جاتا ہے کہ جب اسپین نے نئی دنیا وریافت کی تو 16 ملین لوگ مغربی جیمفیر (Hemisphere) میں رہتے تھے۔ یمال سب سے زیادہ آبادی میک میں تھی' جب کہ شالی امریکہ میں صرف ایک ملین لوگ تھے۔ ان لوگوں کے معیار زندگی اور رہائش میں فرق تھا۔ مثلاً وسطی امریکہ کے پسلو (Pueblo) دیماتی لوگ تھے۔ جو میدانوں اور جنگلوں میں رہتے تھے وہ شکار اور پسلوں کو جمع کر کے گذارا کرتے تھے۔ جو میدانوں اور جنگلوں میں رہتے تھے وہ شکار اور کراعت کرتے کے اداوکس (Arawaks) کی ان کا پیشہ تھا۔ اور مشرق میں جائیں تو کارولینا کے بیشندے خانہ بدوش اور غیظ و غضب والے تھے۔

مایا (Maya) کی ترقی یافتہ تہذیب' جو اپنے خوبصورت سفید شہوں کے نظارہ سے ششدر کر دیتی تھی' وہ بهترین اور باضابطہ نظام زراعت کی پیداوار تھی۔ یہ مشحکم' خواندہ' اور قومیتوں کے وفاق پر مبنی تھی کہ جس کا انتظام تربیت یافتہ بیوروکرلی کرتی تھی۔ ایز ٹک (Aztec) میکسیکو اور انکا (Inca) پیرو کے ملکوں کی تہذیبیں' دونوں

وسیع اور پھیلی ہوئی تھیں ان کی بنیاد مکئی کی کاشت پر تھی' دونوں تہذیس ترقی یافتہ تھیں' ان کے آرٹ' کلچ' اور فدہب اعلی روایات اور قدروں کے حامل تھے ان دونوں تہذیبیوں میں معاشرہ کا سابی ڈھانچہ' اور مرکزی انظام' پیچیدہ' گر موثر تھا۔ یہاں دونوں کے ہاں انجینئرنگ کے اعلیٰ کملات اور کلنالوجی کی مہارت پوری طرح موجود تھی۔ ان کی حمدر اپنے سائز اور تقمیر میں پورپ کی عمارتوں سے بہتر تھے۔ ان کی شاہراہیں 2000 میل تک بہاڑوں کو کائی ہوئی گذرتی تھیں' فاصلہ کے لحاظ سے یہ شاہراہیں میاز کی شاہراہوں سے بازی لئے ہوئی تھیں۔

یہ وہ معاشرے تھے کہ جو متحرک تھے۔ ان کی ایک ہی خرابی تھی اور وہ یہ کہ یہ یورپی نہیں تھے۔ مغرب کے لوگوں کا جب ان سے واسطہ بڑا تو ان کے لئے پریشانی کا باعث یہ تھا کہ ان معاشروں اور اینے ورمیان "فرق" کو کس طرح سے بیان کریں۔ جیسے جیسے وقت گذر تا گیا مغرب کے لوگ مقامی امریکی باشندوں' ان کی تهذیب' کلچر' اور رسم و رواج کے بارے میں واقف ہوتے چلے گئے۔ لیکن جب وہ ان کے بارے میں بیان دیتے تھے تو ان معاشروں کے درمیان جو تہذیبی اور ثقافتی فرق تھے' ان کو نظر انداز کرے' ان سب کو ایک ہی کیٹگری میں رکھ کر انہیں "انڈین" کہتے تھے۔ اس کی ایک اور مثال کیپٹن کک کی ہے کہ جے تاہی جانے اور وہاں کے لوگوں کو جاننے کا تجربہ ہوا' مگر اس کے لئے بیہ بردی مشکل تھی کہ اسے اپنے اور تاہٹی کے لوگول کے درمیان جو فرق نظر آیا' اسے کس طرح سے بیان کرے۔ جو انگریز وہاں گئے انہیں معلوم تھا کہ تاہی میں جائداد مشترکہ ہوتی ہے النذا ان کے ہاں "چوری" کا وہ تصور نہیں ہے کہ جس کے یورپی عادی تھے۔ مقامی لوگوں کی حمایت حاصل کرنے کے لئے جماز کے ملاحوں نے انہیں وہ تخفے رکھائے کہ جو وہ اپنے ساتھ لائے تھے۔ مقامی لوگول نے بغیر کسی مکلف کے ان تحفول کو اٹھا کر لیجانا شروع کر دیا۔ یہاں تک تو ملاحوں کے لئے یہ ایک دلچیپ نظارہ تھا' مگر جب ان میں سے چند نے دور بین اور دوسری چیزیں کہ جو ملاحول کی تھیں ان کو لینے کی کوشش کی او بندوقیں مان کر انہیں ڈرانا' دھمکانا شروع کر دیا' یمال تک کہ وہ لوگ واپس چلے گئے۔ لیکن کک اور اس کے لوگوں کو اس صورت حال کا سامنا کرنا ہرتا رہا کو تکہ مقامی لوگ ان کی چیزیں بقول ان کے ''چوری'' کرتے رہے۔ اس قتم کی ایک غلط فنمی تھی کہ جس کی وجہ سے 1779 میں لگ کو ہوائی میں ایک مقامی باشندے نے قتل کر دیا۔

جب بھی یورپی کسی نئی جگہ جاتے تھے تو مقامی باشندوں سے ان کا پہلا رابطہ تخوں کے جاولہ کی صورت میں ہو تا تھا' جو بعد میں تجارت کی شکل افتیار کر لیتا تھا۔ یہ خبارتی تعلقات مکمل طور پر یورپیوں کے مفاد میں ہوتے تھے کہ جو اس کو اپنے کمرشل نظام کے تحت چلاتے تھے۔ ایسی بہت می کندہ کی ہوئی تصاویر ہیں کہ جن میں اس غیر مساوی تجارت کو دکھایا گیا ہے مثلاً دی بری کی کندہ شدہ ایک تصویر میں دکھایا گیا ہے کہ مقامی باشندے کو لمبس کا خیرمقدم کر رہے ہیں اور کولمبس اس طرح سے ہیرو اشاکل میں سیدھا کھڑا ہے جیسا کہ ویس پوچی کو ایک اور تصویر میں دکھایا گیا تھا۔ اس کے بائیں جانب صلیب گڑی ہوئی ہے۔ مقامی لوگ (جنہیں یورپی شکل و صورت میں دکھایا گیا تھا۔ اس کے بائیں جانب صلیب گڑی ہوئی ہے۔ مقامی لوگ (جنہیں یورپی شکل و صورت میں دکھایا گیا ہے۔ اس کے بیروں سے خوشی کا اظہار ہے۔ جیسا کہ کولمبس نے اپنی میں ڈائری میں لکھا ہے کہ "ان کا رویہ ہمارے ساتھ بہت ہی دوستانہ تھا۔" اس کے بعد وہ آگے چل کر گھتا ہے کہ "وہ ہمارے ساتھ ہر قتم کی تجارت کے لئے تیار سے تھے۔" اس کے بعد تصویر میں دکھایا گیا ہے کہ مقامی باشندے ہمیانوبیوں کے لئے سونا اور شکر جع کر کے لا رہے ہیں (اس کو عنوان میں شخفے کما گیا ہے)

تجارت کے سلسلہ میں یورپی لوگوں کے سوچنے کا انداز وہی تھا کہ جس نظام کے تحت وہ آئے تھے، یعنی لین دین میں روپیہ؛ پیسہ کا استعال اور منافع کی خواہش۔ چونکہ مقامی لوگوں کے ہاں تجارت کے یہ طریقے نہیں تھے اس لئے یورپیوں نے فورا" یہ نتیجہ نکالا کہ ان کا کوئی معاثی نظام ہی نہیں ہے۔ اور وہ جو تخفے ان کے لئے لائے تھے، اس بارے میں یورپیوں کا یہ خیال تھا کہ یہ تخفے وہ ان کی برتری اور طاقت سے مرعوب ہو کر انہیں دے رہے ہیں۔ اس لئے یورپیوں نے مقامی باشندوں کی ہمت افزائی کی کہ وہ انہیں یہ تخفے برابر اور مسلسل زیادہ سے زیادہ تعداد میں دیتے رہیں۔ یورپیوں کے لئے جس چیز کا سمجھنا مشکل تھا وہ "تحفوں کا تبادلہ" تھا۔ اس کو وہ اپنے یورپیوں کے لئے جس چیز کا سمجھنا مشکل تھا وہ "تحفوں کا تبادلہ" تھا۔ اس کو وہ اپنے یورپی ذہن سے معاملہ برابر کا ہو جائے۔ لیکن جزائر غرب المند کے رہنے والے لوگ تحفوں کے اس معاملہ برابر کا ہو جائے۔ لیکن جزائر غرب المند کے رہنے والے لوگ تحفوں کے اس

تبادلہ والے تصور سے آشنا نہیں تھے۔ ان کی روایات اور قدروں میں یہ نہیں تھا کہ تھنے کے قرضے کو چکا دیا جائے۔ ذہن کا یہ فرق تھا کہ جو یورپی نہیں سمجھ سکے۔ ذ**لت والی رسومات** 

اینے ابتدائی مشاہدات میں یورنی سیاحوں نے مقامی باشندوں کے بارے میں جن خیالات کا اظهار کیا تھا ان میں انہیں معصوم' امن پیند' بھولے بھالے' اور فطرت سے تعلق رکھنے والا بتایا تھا' کیکن جیسے جیسے یورپیوں کے مفادات ان علاقوں میں برھتے گئے ان کا روبیہ مقامی باشندوں کے ساتھ بدلتا رہا۔ یہاں تک کہ ان کے بارے میں بالکل متضاد رائے افتیار کر لی گئی کہ جس میں انہیں وحثی' غیر متمدن' اور گرے ہوئے کردار کا ثابت کیا گیا۔ ویس پوچی کے ایک بیان میں بیہ دونوں متضاد رائیں ایک ساتھ ملتی ہیں- ''لوگ برہنہ رہتے ہیں.... ان کا جسم صحت مند ہے مرد و عورت اپنے سر' گردن ' بازو' جمم کے بچی حصول ' پاؤل کو پرندے کے پرول سے ڈھکے ہوتے ہیں۔ کوئی چیز کسی کی این نہیں ہوتی ہے بلکہ سب کی مشتر کہ ملکت ہوتی ہے.... جن کو مرد پبند کرتے ہیں وہ عور تیں ان کی پیویاں ہو جاتی ہیں' چاہے وہ ان کی مائیں' بہنیں یا روست ہول..... وہ ایک دو سرے سے لڑتے بھی ہیں۔ وہ ایک دو سرے کو کھاتے بھی ہیں۔" اس مشاہدہ میں متضاد رایوں کو ایک ڈسکورس کے ذریعہ بیان کیا گیا ہے۔ معصوم اور دوستی کے جذبات رکھنے والے لوگ سخت دستمن اور مخالف بھی ہو سکتے ہیں۔ فطرت کے بہت قریب رہنے کا مطلب میہ ہوا کہ ان کا اپنا ترقی شدہ کوئی کلچر نہیں ہے' اس لئے ان کے معیار کے مطابق میہ غیر متدن لوگ ہوئے۔ وہ سیاحوں اور مہمانوں کا خیر مقدم کرتے ہیں' کیکن ان قبائل میں سخت قتم کی دشمنی اور مخالفت بھی ہے۔ (اس کا مطلب میہ ہوا کہ پرانی دنیا کی طرح نئی دنیا بھی رقابت' دشمنی' تصادم' مقابلہ' تشدد' اور جنگ میں مبتلا ہے) خوبصورت جل پریاں اور حوریں بھی جنگ جو اور وحثی بن سکتی ہیں۔ یعنی ایک ہی لمحہ میں جنت ارضی جنم کی شکل اختیار کر سکتی ہے۔ ڈسکورس کے یہ دونوں پہلو ساتھ ساتھ چل رہے تھے۔ اگرچہ یہ دونوں ایک دو سرے کی نفی کر رہے تھے 'کیکن در حقیقت یہ یورنی ذہن کی بوری طرح سے عکای کر رہے تھے۔ بیانات کی

یہ مبالغہ آمیزی اور گئے پے خیالات ایک دو سرے کو تقویت پنچا رہے تھے۔ دیکھا جائے تو دونوں کو ایک دو سرے کی ضرورت تھی۔ اگرچہ دہ ایک دو سرے سے تضاد رکھتے تھے' لیکن باضابطہ طور پر ایک دو سرے سے جڑے ہوئے بھی تھے' اسی کو فوکو "منتشر کرنے والا نظام یا ضابطہ" کہتا ہے۔

وو سرر رہے وہ سے ہیں بہت ہو ہیں ہے۔ اس ایک ہیں ہے تصور کر لیا گیا تھا کہ ہے وہ لوگ ہیں ابتدا ہی سے مقامی باشندول کے بارے ہیں کوئی علم ہے اور نہ ہی ان کا ذہن استدالل و عقلیت سے آگاہ ہے۔ اس لئے یہ ''انسانی شکل میں جانور ہیں'' انہیں اس پر تعجب ہو تا تھا کہ خدا نے الیی قوم اور نسل کو کیوں تخلیق کیا کہ جو اپنی شیطانیت اور وحثی پن میں اس قدر مضوط ہے۔ ان کی جنسی آزادی کے جس نے بہت سول کے ذہنوں میں بحیب و غریب افسانوں کو جنم دیا۔ بہت سے بور پی اس وجہ سے مقامی باشندول کے جب و غریب افسانوں کو جنم دیا۔ بہت سے بور پی اس وجہ سے مقامی باشندول کے خلاف ہو گئے اور ان کے بارے میں کہا جانے لگا کہ وہ زنا کاری' اغلام بازی' اور شہوت میں دو سری قوموں سے بہت زیادہ آگے بوسے ہوئے ہیں۔ ان میں عدل و انسانی کا کوئی احساس نہیں ہے' ان کے رسم و رواج وحشیانہ ہیں اور وہ غرجب کے دسمن ہیں۔ ان کی اس عاوت میں سمو دیا گیا کہ وہ انسانی گوشت خور بھی ہیں۔

ان کے انسانی گوشت خوری کا الزام ایک معمہ ہی رہا جو کہ بھی بھی پوری طرح سے حل نہیں ہوا۔ نہ ہی رسومات کے وقت انسانی قربانی اور شاید اس قربانی کے گوشت کو کھانا ہے کچھ نداہب میں رہا ہے۔ کچھ جگہ جنگی قیدیوں کو نہ ہی رسومات کے موقع پر قربان کر دیا جاتا تھا۔ لیکن کیا اس قربانی کے گوشت کو کھایا بھی جاتا تھا؟ اس کے بارے میں اب تک جو شہادتیں سامنے آئی ہیں ان سے بیہ بات پوری طرح سے ثابت نہیں ہوتی ہے۔ دیکھا جائے تو انسان کے گوشت کو کھانے کے افسانوں کو مبالغہ آمیزی کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ اکثر ایک قبیلہ نے اپنے دشمن اور مخالف قبیلہ پر بیہ الزام لگایا ہے۔ لیکن ان کی بیہ روایات بڑی کنرور ہیں اور کسی یورپی نے انسانی گوشت خوری کا عملی طور پر کوئی مظامرہ نہیں دیکھا۔

پٹیر آبلم (Peter Halme) نے اپنے ایک مدلل بیان میں اس بات کی نشاندہی کی

ہے کہ انسانی گوشت خوری کو کس طرح سے "وحثی" ہونے کی علامت بنایا گیا ہے اور اس کی مدد سے مقامی لوگول کے بارے میں جو لگے پٹے تصورات تھے ان کو تقویت دی گئی ہے۔ کولمبس نے 13 جنوری 1493ء میں ایک رپورٹ میں لکھا کہ ہسپانیولا (Hispaniola) میں وہ چند جنگ جو جماعتوں سے ملا' جن کے بارے میں اس کا خیال تھا کہ یہ کربس (Cribs) قبیلہ سے تعلق رکھتے ہیں' اور یہ قبیلہ انسانی گوشت کھا تا ہے۔ ہیانیوں نے مقامی باشندوں کو دو جماعتوں میں تقتیم کر دیا تھا' ''امن پیند اراواکس" اور "جنگ جو کربس" کربس کے بارے میں کما گیا کہ انہوں نے اراواک کے علاقہ پر حملہ کر کے ان کی عورتوں کو قبضہ میں لے لیا۔ ان کے بارے میں سے مشہور تھا کہ بیہ وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے یورپیوں سے مزاحمت کی' اور بیہ کہ بیہ انسانی گوشت خور ہیں۔ اس تقسیم میں جو چیز چھپی ہوئی ہے وہ یہ کہ کن لوگوں نے ہیانوبوں کی اطاعت قبول کر لی' اور کن لوگوں نے ان سے مقابلہ کیا۔ اس تقتیم کی وجہ سے ان دونوں جماعتوں کے بارے میں ان کے رویے بدل گئے۔ مخالفت کرنے والوں کی تصویر منفی انداز میں پیش کی گئی۔ اور کربس کے بارے میں یہ مفروضہ اس قدر ذہنوں میں سرایت کر گیا کہ سمینی بال (Cannibal) کا لفظ جس کے معنی انسانی گوشت خور کے ہیں' میہ کربس (Cribs) سے ہی لکلا ہے۔

#### اخضار

اب ہم اس قابل ہیں کہ اس "فسکورس" یا "نظام نمائندگی"
(System of Representation) کے بارے میں ایک خاکہ تیار کر سکیں کہ جن کی بنیادول پر اس کی تشکیل ہوئی ہے 'یہ وہ ڈسکورس ہے کہ جے ہم "مغرب اور بقیہ دنیا"
کتے ہیں۔

ہیو اونر (Hugh Honour) جس نے امریکہ کی دریافت سے لے کر بعد کے آن پر تبھرہ آنے والے زمانہ تک اس کے بارے میں جو تصورات یا عکس بنے تھے' ان پر تبھرہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ "یورپی امریکہ میں اپنے ملکوں اور معاشروں کے مثالی اور مسخ شدہ دونوں قتم کے عکسوں کو دیکھنا چاہتے تھے' اور ان کے ذریعہ سے وہ اپنے خوف

و ڈر اور اپی امیدوں کو اجاگر کرنے کے خواہش مند تھے۔ اس میں ان کا اعتماد اور احساس جرم دونوں شامل تھے۔"

م نے اب تک جن استدلالی ذرائع کی نشاندہی کی ہے وہ یہ ہیں:

۱- تخیلاتی

2- اینی خیالی خواهشات کا اظهار

3- فرق کو قبول اور اس کا اقرار کرنے ہے انکار

4- یورپی روایات اور اقدار کا نفاذ' مغرب کی نظرسے دو سروں کے طریقہ زندگی' اور عادات کو دیکھنا۔

ان تمام خیالات اور روبوں کی بنیاد گھنے پٹے مفروضوں پر تھی۔ جب بھی کسی کو صرف ایک نقطہ نظر سے پہلے سے قائم شدہ خیالات کی روشنی میں دیکھا جائے گا تو اس کے نتیجہ میں "دیگر" کے بارے میں عزت و احترام پیدا نہیں ہو گا اور دونوں میں جو "فرق" ہے اس کو تتلیم نہیں کیا جائے گا۔

ہلم لکھتا ہے کہ گھے پٹے مفروضوں کو بھشہ مختلف صفات کے طاپ کے ذرایعہ مقبول عام بنایا جاتا ہے اور ان کو اس طرح سے بیان کیا جاتا ہے کہ جو کچھ کما گیا ہے وہ آفاقی کچ اور حقیقت ہے۔ دہشت گرد' غصہ ور' جنگ جو' جھڑالو اور منقسم۔ ان صفات کو اس طرح سے پیش کیا جاتا ہے کہ جیسے یہ فطری ہوں' اور ان کا حالات و ماحول سے کوئی تعلق نہیں ہو۔ اس لئے کربس کو ''انسانی گوشت خور'' کمہ کر ان کی ذات سے بیہ صفت منسوب کر دی۔ اور یہ اس طرح سے حقیقت ٹھمری کہ اس کے بارے میں کسی شک کی ضرورت ہی نہیں رہی۔

ہلم اس کی مزید تشریح کرتے ہوئے کہتا ہے کہ خاص خاص خصوصیت کو جمع کر کے انہیں ایک نام کے ذریعہ بیان کر دیا جاتا ہے اور اس کے ذریعہ پھر پچھ لوگوں کے کردار اور ان کی صفات کو پیش کیا جاتا ہے۔ اس رویہ کو ہم گھسے پٹے خیالات کا نام دیتے ہیں۔ جب گھسے پٹے مفروضات و خیالات کو اچھے اور برے میں تقسیم کر دیا جائے ۔ تو اس کو بکھرا ہوا دوغلا پن (Splitting) کما جائے گا۔

اس کی روشنی میں جب "مغرب اور بقیہ دنیا" کے ڈسکورس کا جائزہ لیا جائے تو

ہمیں اندازہ ہوتا ہے ایک طرف تو اس میں "ایک ہونے کا تصور" ہے تو دو سری طرف "انتشار کردہ اور بھرے ہونے کا نظریہ" ہے پہلے علامتی طور پر دنیا کو اچھے اور برے خانوں میں تقییم کرکے "مندب و غیر مہذب" ولکش و بدصورت "ہم اور تم کی تصویر بنا دی اس کے بعد ان دونوں میں جس قدر بھی اختلافات اور فرق تھے ان سب کو دو حصوں میں طاکر سادہ بنا دیا گیا جس کے نتیجہ میں ان کے بارے میں گھے ہے خیالات پیدا ہوئے اس طرح سے "بقیہ دنیا" وہ ہو گئی کہ جو مغرب نہیں ہے۔ اب اس کو اس طرح سے دیکھا جانے لگا کہ جس طرح سے مغرب اس کو دیکھ رہا ہے "لندا مغرب کے مقابلہ میں وہ "ویگر" یا "دوسرا" ہو گیا۔ پھر یہ دیگر بھی دو حصوں میں تقسیم ہو گیا دوستی والا اور دشنی والا 'اور د

# ابتداء میں پوری دنیا امریکه تھی

ہم اور تم' مغرب اور بقیہ دنیا کے ڈسکورس میں گھے یے مفروضے متضاد معنی رکھنے والی جوڑی تشکیل کرتے ہیں۔ ان کے ذریعہ کسی عمد کا نظریہ اپنے تعقبات کا اظمار کرتا ہے۔ اس لئے جب دنیا کو اچھے اور برے میں تقسیم کر دیا جاتا ہے تو اس کی بنیاد پر شریف اور بدمعاش کی تفریق ابحرتی ہے۔ اب ہم یہ بتائیں گے کہ "مغرب اور بقیہ دنیا" کے ڈسکورس میں اس ذہنیت کا کیا اثر ہوا ہے۔ اور کیا یہ اس کا اثر تھا کہ جدید ساجی سائنسوں کی تخلیق ہوئی؟

## كياوه واقعي انسان تھ؟

یہ سوال کہ نئی دنیا کے مقامی باشندے اور وہاں کی اقوام کے ساتھ ابھرتے اور پہلتے ہوئے ہوئے والے سیتے ہوئے نو آبدیاتی نظام میں کس طرح سلوک کیا گیا؟ تو اس سوال کا تعلق اس سے کہ آخر وہ کون لوگ تھے اور ان کا تعلق کس قتم کے معاشروں سے تھا؟ ان کے بارے میں مغرب کی نالج کے کیا ذرائع تھے؟ ان کو کس طرح سے دیکھا گیا اور دنیا کے سامنے پیش کیا گیا؟ امریکہ کے ان مقامی باشندوں کا انسانی تخلیق کے عمل میں کون سامنے مقام ہے؟ تمذیب یافتہ اقوام میں ان کو کمال جگہ دی گئی؟ کیا وہ واقعی انسان تھے؟ کیا وہ

انسانوں کو (اس بحث میں عورتوں کو اتفاقا" ہی شامل کیا جاتا ہے) خاص تخلوق اس لئے بنایا گیا کہ ان میں عقل کا مادہ تھا۔ چرچ کا کہنا تھا کہ انسانوں میں یہ خصوصیت ہوتی ہے کہ وہ اللی پیغام کو پہچان لیتا ہے اور اسے تسلیم کر لیتا ہے۔ کیا امریکی انڈینز کا طریقہ زندگی' ان میں تمذیب و تمدن کی کمی اس بات کا اظہار تھا کہ وہ انسانیت کے معیار سے گرے ہوئے تھے؟ لاذا ان میں یہ قابلیت اور صلاحیت نہیں کہ وہ عقل اور معیار سے گرے ہوئے تھے؟ لاذا ان میں یہ قابلیت اور صلاحیت نہیں کہ وہ عقل اور معیار سے گرے ہوئے سے اللہ اس میں یہ قابلیت اور صلاحیت نہیں کہ وہ عقل اور معیار سے گرے ہوئے سکیں۔

اور ازابیلانے یہ فرمان جاری کیا تھا کہ وہ خاص لوگ کہ جنہیں انسانی گوشت خور کما جاتا ہے' یا وہ انسانی گوشت خور ہوں یا نہ ہوں' اگر وہ اطاعت گذار اور تابع نہیں ہیں تو ان کو غلام بنا لیا جائے۔ ایک دو سرا نقطہ نظریہ تھا کہ یہ لوگ شاید کسی دو سرے آدم کی اولاد ہوں گے' اور ہو سکتا ہے کہ ان کی اولاد ہوں گے' اور ہو سکتا ہے کہ ان میں روح کا وجود ہی نہ ہو۔

یہ بحث پدرہویں صدی میں اپنے عروج پر تھی۔ اسین کے حکمراں فر ڈیننڈ

بارٹو لوے لا کاماس (1474-1470) جو راہب کی حیثیت سے امریکی ہندوستانیوں کے مفاوات کا چمین سمجھا جاتا ہے' اس نے اس پر سخت احتجاج کیا تھا کہ انہیں زبردسی' مرضی کے خلاف جریہ مزدوری پر کیوں لگایا جاتا ہے۔ اس کا کمنا تھا کہ اگر چہ انڈینز کے اپنے کوئی قوانین' رسم و رواج' تہذیب' اور ندہب نہیں ہے گر پھر بھی وہ انسان ہیں کہ جن کے بارے میں انسانی گوشت خوری کے افسانوں کو بڑھا چڑھا کر پیش انسان ہیں کہ جن کے بارے میں انسانی گوشت خوری کے افسانوں کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا گیا ہے۔ اس کا کمنا تھا کہ "تمام انسان وحثی اور جانور ہیں.... لیکن وہ عقل کا مادہ رکھتے ہیں۔" یہ موضوع تھا کہ جس پر چارلس وہم کے سامنے 1550 میں بحث ہوئی۔ رکھتے ہیں۔" یہ موضوع تھا کہ جس پر چارلس وہم کے سامنے 1550 میں بحث ہوئی۔ بارٹو لومے لا کا ساس کی اس مہم کا نتیجہ سے ہوا کہ انڈینز کو غلام بنانا غیر قانونی ہو گیا۔ لیکن ان کی جگہ اب افریقیوں کو غلام بنا لیا گیا' جس نے نئی ونیا میں افریقی غلاموں کی تجارت کے لئے دروازے کھول دیئے۔ آگے چل کر غلامی کے خاتمہ سے غلاموں کی تجارت کے لئے دروازے کھول دیئے۔ آگے چل کر غلامی کے خاتمہ سے غلاموں کی تجارت کے لئے دروازے کھول دیئے۔ آگے چل کر غلامی کے خاتمہ سے غلاموں کی تجارت کے لئے دروازے کھول دیئے۔ آگے چل کر غلامی کے خاتمہ سے غلاموں کی تجارت کے لئے دروازے کھول دیئے۔ آگے چل کر غلامی کے خاتمہ سے

پہلے اس قتم کی بحث افریق غلاموں کے بارے میں امریکہ میں ہوئی تھی۔ راکل افریقہ میں ہوئی تھی۔ راکل افریقہ میں ہوئی تھی۔ راکل افریقہ کمپنی کے چارٹر میں (جس نے انگلش غلامی کی تجارت کو فروغ دیا تھا) غلاموں کو ''اشیاء'' کھا تھا۔ جیسے جیسے غلامی پھیلتی چلی گئ' اسی طرح سے ہپانوی' فرانسیس' انگریز اور ان کی نو آبادیات میں غلاموں کے بارے میں نئی نئی ہدایات جاری ہوتی رہیں۔ ان ضوابط میں غلاموں کو ''مولیتی'' لکھا گیا تھا لینی وہ انسان نہیں تھے بلکہ شے تھے۔ چرچ بھی اس مسلم میں الجھا ہوا تھا۔ چرچ آف انگلینڈ جو کہ نئی دنیا میں برے برے زمینداروں اور پلانٹیشن کے ماکوں کے مفادات سے جڑا ہوا تھا' اس نے بھی غلاموں کی اس حیثیت کو تشلیم کر لیا تھا۔ اس لئے اٹھارویں صدی تک اس نے غلاموں کو عیسائی بنانے کی بھی کوشش نہیں کی۔ آگے چل کر جب چرچ میں اصلاح کی تحریکیں شروع ہوئیں تو غلامی کے خلاف آوازیں اٹھیں اور غلامی کو ختم کرنے کی بنیاد اس اصول پر رکھی کہ وہ ''انسان اور ہمارے بھائیوں کی طرح ہیں۔''

### شریف بمقابلہ وحشی غنڈے کے

ای قتم کے دلائل ایک دوسری بحث میں دیئے گئے کہ شریف اور "وحثی غندے" میں کیا فرق ہے؟ انگریز شاعر جان ڈرائڈن (John Dryden) نے شریف وحثی کے بارے میں کہا ہے کہ

میں اس طرح سے آزاد ہوں کہ جیسے فطرت نے آدمی کو بنایا ہے۔

بعد میں وہ قوانین ہے کہ جن میں اسے غلام بنایا گیا۔ جب جنگلوں میں بے ترتیمی تھی تو اس وقت ان میں

شريف وحثى دو ژ ما پھر ما تھا۔

اس سے پہلے فرانسیی فلفی مونتال (Montaigne) نے انسانی گوشت خوروں پر جو ایک مضمون لکھا تھا۔ اس کے بعد سے بور پی ذہن میں بید فلف اقوام" جو یور پی ذہن میں بید خیال جڑ پکڑ گیا۔ لوہروں کی مشہور تصویر "امریکہ کی مختلف اقوام" جو کہ لوئی چماردہم کے محل ورسائی میں تھی' اس میں امریکی انڈینز کو جانبازانہ انداز میں

دکھایا گیا تھا' سجیدہ' طویل القامت' مغرور' آزاد' مجسمہ کی طرح ساکت اور برہنہ۔ تصویر اور کندہ کاری میں انڈینز کو بینانی اور روی لباس پہنا دیا گیا تھا۔ چونکہ بورپ میں بید انداز برا مقبول ہوا تھا۔ وہ تصاویر کہ جن میں کیپٹن کک اور اس کے قاتل کو بتایا گیا ہے' یہ دونوں ہی فاخرانہ اور جانبازانہ انداز لئے ہوئے ہیں۔ جیسا کہ ایک مورخ نے کما کہ بیسفک مسملت نے "شریف وحثی" کے نظریہ کو ایک نئی زندگی دی اور اس کو بورپ نے آئڈیل کے طور پر افقیار کر لیا۔ اب یہ یورپی امراء اور طبقہ اعلیٰ کے کتب فانوں اور ڈرائنگ رومز میں برہنہ داخل ہو گیا' جس نے ان کی اظافیات اور سیاسیات فانوں کو اثر انداز کیا۔ اب یہ شریف وحثی' یورپ کے اوب' اوپیرا' اور آرٹ میں ایک اہم موضوع بن کر ابھرا' اس کے لیے بال' رومیوں کی طرح نازک' اور خوشما منہ اس کی خصوصیات تھیں۔

یہ وحثی ہیرو اب لوگوں کی مہم جو کمانیوں کا مرکز بن گیا۔ مغربی اور ہالی وڈکی فلمیں اور ٹیلی ویژن اس "دوسرے یا دیگر شریف" آدمی کے بارے میں نہ ختم ہونے والی سیریز کے ذریعہ اس کے الیج یا عکس کو پیش کر رہا ہے۔

اس شریف وحثی نے علم ساجیات میں بھی اہم مقام حاصل کر لیا ہے۔ 1749 میں فرانسیسی فلسفی روسو نے ایک مثالی معاشرہ کا جو نقشہ پیش کیا' اس میں بتایا گیا ہے کہ فطری ماحول میں سیدھے سادھے' تہذیب سے دور لوگ رہ رہے ہیں' نہ وہاں کوئی قانون کی پابندیاں ہیں' نہ حکومت ہے' نہ نجی جائداد ہے' اور نہ ساجی طبقاتی تفریق ہے۔ اپنی کتاب "معاہدہ عمرانی" میں وہ کہتا ہے کہ شالی امریکہ کے وحثی لوگ اس قشم کے ماحول میں رہتے ہیں' اور وہ بہت خوش ہیں' تاہتی وہ جگہ تھی کہ جمال اس کے ماحول میں رہتے ہیں' اور وہ بہت خوش ہیں' تاہتی وہ جگہ تھی کہ جمال اس کے تصورات عملی شکل میں نظر آتے تھے۔

فرانسیی مہم جو بوگوں ول تاہتی کے لوگوں کے طرز زندگی سے بے انتنا متاثر ہوا تھا۔ انسائیکلوپیڈیا کے ایک مصنف دورو (Diderot) نے جو سپلیمنٹ ککھا اس میں تاہتی کے لوگوں کو وارنگ دی ہے کہ وہ مغرب کو اپنی پر مسرت و خوثی کی زندگی میں دخل اندازی کا موقع نہ دیں۔ اس نے پیش گوئی کرتے ہوئے کما تھا کہ ایک دن یہ یورپی ایک ہاتھ میں صلیب اور دو سرے ہاتھ میں خنجر لئے آئیں گے تاکہ ان کے ذریعہ سے یا تو تہیں مجبور کریں گے کہ تم اس کے رسم و رواج اور عادات کو افتیار کو 'ورنہ یہ تہارا گلا کلٹ کر تہیں ختم کر دیں گے۔ النذا 'دشریف وحثی'' اس طرح سے مغرب کی منافقت' ریاکاری' اور ساجی طبقاتی تقیم کے اظہار کے لئے ایک وسیلہ بن گیا کہ جس کے ذریعہ مغرب نے اپنی تہذیبی خرابوں کو اجاگر کیا۔

لیکن یہ کمانی کا ایک رخ ہے۔ کیونکہ اس کے دو سری تصویر بھی بنائی جا رہی تھی کہ جو وحثی غنڈے کی تھی۔ اس کے ذریعہ سے یورپ اپنی ذہنی ترقی اور ساہی پائداری کو پیش کر رہا تھا۔ اٹھارویں صدی میں ہوریس وال پول (Edmund Burke) ایڈمنڈ برک (Horace Walpole) اور ڈاکٹر جانسن (Dr. Johnson) شریف وحثی کے تصور کا نذاق اڑا رہے تھے۔ اٹھارویں صدی میں "وحثی بن" کی تھیوری نے ساہی علوم کو متاثر کیا۔ شریف وحثی کے تصور نے معاشرہ میں تقیدی شعور کو پیدا کر کے اس کے ڈوبلپمنٹ کی تھیوری کی ابتداء کی۔

سائی علوم کے ماہرین یہ سوال کرتے ہیں کہ وہ کیا چیز تھی کہ جس نے یورپی مندیب کو نفاست و شائنگل کی اعلیٰ حد تک پہنچا دیا؟ کیا مغرب کا معاشرہ ابتداء میں اس مرحلہ پر تھا کہ جمال ان کے معاصر وحثی معاشرے تھے' یا مہذب بننے کے عمل میں اس نے دو سرا راستہ افتیار کیا۔

روش خیالی کے دور کے بہت سے مفکرین اور اہم شخصیات نے اس بحث میں حصہ لیا۔ ٹامس ہوبس (Thoms Hobes) جو کہ انگلتان کا معروف سیای مفکر تھا اس نے اپنی کتاب لیوئے تھن (Leviathan) (1651) میں لکھا ہے کہ امریکی انڈینز جس وحثی اور کھرورے انداز میں رہ رہے ہیں اس کی وجہ سے کہ ان میں محنت و مشقت کرنے کا جذبہ نہیں ہے' نتیجنا" انہوں نے نہ تو کوئی کلچر پیدا کیا' نہ جمازرانی میں کوئی ترقی کی' اور نہ ہی اشیاء کے استعال کو سکھا۔ انگریز طنز نگار برنارڈ مانڈول کوئی ترقی کی' اور نہ ہی اشیاء کے استعال کو سکھا۔ انگریز طنز نگار برنارڈ مانڈول کو کا ذکر کیا ہے جن میں معاثی نظام کی تقسیم' محنت' سرمایی اور آلات و اوزاروں کی کا ذکر کیا ہے جن میں معاثی نظام کی تقسیم' محنت' سرمایی اور وہ وحثی دور سے ایجادات کو بتایا گیا ہے کہ جس کی وجہ سے مغرب کی ترقی ہوئی اور وہ وحثی دور سے تہذیب کے عمد میں داخل ہوا۔ جان لوک (John Locke) نے بیہ دعویٰ کیا کہ نئی دنیا

نے ایک ایبا آئینہ فراہم کیا ہے کہ جس میں ہم ایشیا اور یوپ کی ترقی کے ابتدائی مراحل کو دیکھ سکتے ہیں۔ وہ آگے چل کر کہتا ہے کہ "ابتداء میں تمام دنیا امریکہ تھی" یہاں دنیا سے اس کا مطلب مغرب ہے جو کہ اس مرحلہ سے ترقی کر کے آگے بردھا کہ جس پر دریافت کے وقت امریکہ تھا' ایبا معاشرہ کہ جمال نہ تو کاشتکاری تھی' نہ وہاں کوئی ترقی کی علامات تھیں' اور نہ تہذیب تھی۔ "امریکہ انسانی تہذیب کا بچین تھا" اس کا مطلب ہوا کہ انڈینز کو بچوں کی مانند سمجھنا چاہئے' جو کہ بیوقوف اور ناخواندہ تھے اور اس قابل نہ تھے کہ اپنی سوچ و فکر عقل و استدلال کو استعال کر سکیں۔

## غیر متمدن اور شائسته قوموں کی تاریخ

شریف و غنڈہ اور غیر شائستہ اور مہذب کے آہنگ میں جو استدلالی تفکیل دی گئی' اس کا مغرب اور بقیہ دنیا کے ڈسکورس پر گمرا اثر ہوا' اور اس نے روش خیالی کے زمانہ کی سوچ کو بدلنے میں کافی مدو دی اس نے ایک ایسا فریم ورک مہیا کیا کہ جس میں روشن خیالی کی ساج سے متعلق فلاسفی پڑتگی کو پنچی۔

روش خیال مفکرین کا یہ خیال تھا کہ تہذیب اور ساجی ترقی کے لئے ایک ہی راستہ ہے المغذا تمام معاشرہ کو تاریخی اعتبار سے ابتدائی اور بعد کے دور' یا کم تر و برتر میں رکھ کر دیکھنا چاہئے۔ ساجی علوم نے ان قوتوں کا مطالعہ کیا کہ جنہوں نے معاشروں کو مرحلہ وار آگے بردھنے میں مدد دی۔ تہذیب و تمان کے حصول میں کچھ آگے بردھ گئے اور ترقی یافتہ ہو گئے تو کچھ بس ماندہ رہ گئے۔ اس کی مثال امریکہ کی ہے کہ اس دوڑ میں چھچے رہ گیا' جب کہ مغرب نے تہذیب کی بلندیوں کو چھولیا۔'

روش خیالی نے جس نظریہ کو پیدا کیا وہ یہ آفاقی اصول و معیار سے کہ جن پر چل
کر مغرب نے ترقی کی۔ اب ساہی علوم میں مغرب کی یہ ترقی ایک ماڈل بن گئی کہ جس
کے تناظر میں دو سری تمذیبوں کا مطالعہ کیا گیا۔ مثلاً جب ایڈ منڈ برک نے اسکاٹ لینڈ
کے مورخ ولیم روبرٹ من کو اس کی کتاب "ہسٹری آف امریکہ" کے شائع ہونے پر
لکھا کہ "انسانیت سے متعلق بوے نقشہ کو یکدم کھول دیا گیا ہے۔ اب غیر متمدن اور
شائنگی کی تمام اسٹیجز و مرطے اور ان کی ترتیب ہمارے سامنے واضح شکل میں آگئی

ہے۔ بورپ اور چین کے درمیان شائنگی کے فرق' حبشہ اور ایران کا وحثی بن' تار تار اور عربوں کی ناقاتل فہم عادات' شالی امریکہ اور نیوزی لینڈ کے غیر متمدن معاشرے۔" بوں روش خیالی کے عمد کے ساہی علوم نے اپنے نظریاتی فریم ورک میں ان بہت سارے گھسے پٹے مفروضات و افسانوں کو ایک نئ شکل میں دوبارہ سے زندہ کیا کہ جن کا تعلق "مغرب اور بقیہ دنیا" کے ڈسکورس سے تھا۔

اس کی آگر مثالیں دی جائیں تو وہ بہت ہیں: میک (Meek) اس سلسلہ ہیں لکھتا ہے کہ "جس کسی نے بھی فرانسیں اور اسکاٹ لینڈ کے ماہرین سابی علوم کی تحرییں پڑھی ہیں جو کہ 1750 کی دہائی ہیں شائع ہوئیں تو اس کو فورا" یہ اندازہ ہو جائے گا کہ یہ تمام کے تمام' بغیر کسی اسٹنا کے' ہم عصر امریکی دریافتوں سے بے انتہا متاثر شے۔ ان میں سے کئی نے گرائی کے ساتھ ان کی اہمیت کا تجزیہ کیا' اور پچھ تو اس سلسلہ میں بست ہی زیادہ اس کی گرفت میں شے۔ امریکی دریافتوں اور معلومات نے ایسے ماہرین سابی علوم کو پیدا کیا کہ جنموں نے تہذیب کے ارتقاء میں پہلی یا ابتدائی کڑی کو دریافت کرنے کی کوشش کی۔" ان میں فرانسیسی روشن خیالی کے دور کے اہم دانشور اور مشکر شامل سے' جن میں دورو (Diderot) مونٹس کو (Motesquiey) والئیر' ترگو (Turgot)

اور کی حال اسکاف لینڈ کے روش خیال مفکرین کا تھا آدم اسمتھ کی کتاب "تھوری آف مورل سینٹی مینٹس" (Theory of moral Sentiments:1759) میں اس نے امریکی انڈینز کو تضاد کے طور پر لیا ہے اور ثابت کیا ہے کہ ممذب قوم' اور غیر متمدن اور وحثی لوگوں کے درمیان کیا فرق ہے۔ اس قتم کی مثالیں دو سرے مصنفین کے ہاں بھی ملتی ہیں۔

غیر متدن اور شائستہ قوموں کے درمیان بحث نے ساجی سائنس میں جو اضافہ کیا وہ محض بیائیہ نہیں تھا' بلکہ اس کے پس منظر میں نظریاتی دلائل تھے۔ ان کا خلاصہ درج ذیل ہے۔

1- اس میں دیو مالائی' نہ ہی ' اور ساجی ارتقاء کے بارے میں دوسری اور وجوہات کے مقابلہ میں ' مادی وجوہات کہ جن میں ساجی' معاشی اور ماحولیاتی عوامل شامل ہیں ' ان

پر توجہ دی اور دونوں کے درمیان ایک فیصلہ کن حد قائم کر دی 'جس کی وجہ سے قدیم اور روایق ساجی ارتقاء کا نظریہ کمزور ہوا' تہذیب کے ارتقاء اور ترقی کو مادی بنیادوں پر جانجا جانے گا۔

3- مصنفین نے اس پر اختلاف کیا کہ وہ کون سے عوامل ہیں کہ جو معاشروں کو ایک مرحلہ سے دوسرے مرحلے میں پہنچانے پر مجبور کرتے ہیں اور جن کی وجہ سے معاشرے حرکت کرتے رہتے ہیں۔ اس پر سب کا بسرحال اتفاق تھا کہ ان میں سے ایک .

عضر بہت اہم ہے اور وہ ہے "معاش کا نظام۔"

اس تھیوری کے تحت معاشرہ فطری طور پر عام حالات میں وقت کے ساتھ ساتھ چار یا ان سے کم مرحلوں سے گذر تا ہے' ان میں سے ہر مرحلہ میں معاش کے نظام کی علیحدہ خصوصیات ہوتی ہیں۔ ان مرحلوں کو اس طرح سے بتایا گیا ہے: شکاری' چرائی' زراعتی' اور تجارتی۔ ان چاروں نظاموں میں معاشرے مختلف قتم کے اوارے اور خیالات کے حامل ہوتے ہیں جو کہ نظام بیداوار سے متعلق ہوتے ہیں جیسے قانون' جائداد' اور حکومت کا ڈھانچہ ان کے مفاوات کی بنیاد پر تشکیل ہوتا ہے۔ یمی صورت جائداد' ور وواج' اور عاوات کی ہوتی ہے جو پیداواری نظام کے تحت پروان چڑھتے اضاق' رسم و رواج' اور عاوات کی ہوتی ہے جو پیداواری نظام کے تحت پروان چڑھتے

طلال رم و روان اور عادات ی ہوی ہے جو پیداداری نظام سے حت پروان پر سے ب-بیہ بات زہن میں رکھی جائے کہ روشن خیالی کا ایک اہم مقصد یہ تھا کہ الیمی

سائنس کی تفکیل کی جائے کہ جو ''انسان'' سے متعلق ہو۔ اس جذبہ نے جدید ساجی علوم کو پیدا کیا۔ اس نے ایک ایسی زبان کے ارتقاء میں مدو دی کہ جس نے اول اول جدیدیت کو دنیا سے روشناس کرا دیا۔ لیکن روشن خیالی کے نظریات میں مغرب کی حیثیت ایک ماڈل کی تھی کہ جس کو دیکھ کر تہذیب کی ترقی اور ترقی کے مرحلوں کی

نشان وہی کی جا سکتی تھی۔ للذا اس تحریک نے مغرب کی ترقی' اس کی عقلیت' اور اس کی تهذیبی ترقی کو اجاگر کیا۔ مغرب اسی صورت میں ماڈل بن سکتا تھا' اور اسی صورت میں اس کی تمذیبی ترقی کی برتری ثابت ہو سکتی تھی جب کہ شریف و خندے' غیر متمدن اور شاکستہ قوموں کے درمیان فرق کو واضح کیا جاتا۔ للذا اس پس منظر میں "مغرب اور بقیہ دنیا" کے وسکورس کی ابتداء ہوئی۔ اگر مغرب کے مقابلہ میں "بقیہ دنیا" نہ ہو تو اس کی کوئی پچان نہ ہو گی۔ اس لئے مغرب ممذب' شاکستہ' ترقی یافتہ اور جدیدیت کی علامت ہے تو بقیہ دنیا یا "ویگر" تاریکی میں ہے۔ مغرب اگر روشن ہے تو بقیہ دنیا اندھیروں میں ووئی سمئی ہوئی' اپنے تپ میں گم ہے اس تصاد نے مغرب کی شاخت کو واضح کیا۔

#### «مغرب اور بقیه دنیا" سے جدید سوشیولوجی تک

آگرچہ یہ کما جا سکتا ہے کہ "مغرب اور بقیہ دنیا" کے ڈسکورس نے "انسانی سائنس" کو متاثر کیا لیکن اس بات کو گذرے عرصہ ہوا۔ اب جبکہ ساجی علوم بہت زیادہ سائنٹیفک اور تجرباتی ہو گئے ہیں' اور خصوصیت سے سوشیولوجی ان تعصبات سے آزاد ہو چکی ہے' تو کیا اس بحث کو اب تک جاری رہنا چاہئے؟ حقیقت یہ ہے کہ ڈسکورس ا**چانک** ختم نہیں ہو جاتے ہیں' وہ اپنی شکلیں بدلتے رہتے ہیں اور عملی طور پر جاری و ساری رہتے ہیں' اور ننے حالات میں خود کو ڈھال کیتے ہیں۔ مثلاً ہم نے دور روش خیالی میں معاش کے نظام کے بارے میں پڑھا ہے جس کو کارل مار کس (1818-83) جے کہ جدید سوشیولوجی کا ہاوا آدم کما جاتا ہے' اس نے اس نظریہ کو ایک طاقتور سوشیولوجیل ہتھیار کے طور پر آگے برھایا۔ اس کے نظریہ کے مطابق معاشرہ طبقاتی کش کمش کے متیجہ میں آگے براهتا ہے اور اس طرح وہ مختلف مرحلوں سے گذر آ ہے۔ ان میں سے ہر مرحلہ کا اپنا مخصوص نظام پیداوار ہو آ ہے۔ اگرچہ روشن خیال کے نظام معاش کے جار مرحلوں اور مارکس کے نظام پیداوار میں فرق ضرور ہے۔ لیکن ان میں بہت حد تک مماثلت بھی ہے۔ اپنی کتاب گرنڈرے (Gruendrisse) میں مارکس ایشیائی ، قدیم ، فیوڈل ، اور سرمایہ وارانہ یا بور ژوا معاثی نظام کی نشان وہی کرتا ہے وہ بتا آ ہے ہر مرحلہ پر ایک خاص طبقہ طاقت ور ہو آ ہے جو قدر زائد کو اینے ساجی ر شتوں کی بنیاد پر ہتھیا لیتا ہے۔ ایشیا کے معاشی نظام پیدادار میں چین 'ہندوستان' اور

اسلامی ملک آتے تھے۔ یہ معاشرے مارکس کی نظر میں جمود کا شکار تھے اور ان میں کسی قتم کی طبقاتی جدوجمد کا نام و نشان نہ تھا۔ یہال ریاست کا معاشرہ پر پورا پورا تسلط تھا اور اس کی حیثیت سب سے بوے لینڈ لارڈ کی تھی۔ اس لئے یہال سمایہ داری نظام قائم ہونے کے کوئی آثار نہ تھے۔ اگرچہ مارکس سمایہ دارانہ نظام سے نفرت کر تا تھا۔ لیکن ایشیائی نظام پیداوار کے تضاد میں وہ اسے توانا اور ترقی کے لئے ضروری سمجھتا تھا جو کہ پرانے ساجی نظام کو ختم کر کے معاشرے کو ترقی کی جانب لے جائے گا۔

ایک دو سرے سوشیولو جسٹ میکس ویبراور مارکس کے ہاں کچھ ایسے خیالات ہیں کہ جن میں مماثلت پائی جاتی ہے۔ مثلاً ویبر ساجی ترقی میں اسلام اور مغرب کے ورمیان تضاوات کی نشان وہی کرنا ہے اس کے نزویک سرمایہ واری اور جدیدیت کے در میانی دور میں جن اہم حالات و عوامل کی ضرورت ہوتی ہیں وہ یہ ہیں : (۱) مذہب کی رہبانی زندگی (2) قانون کی عقلی بنیاویں (3) لیبر کی آزادی (4) شہوں کی ترقی- اس کا كمنا ہے كه يد چاروں عوامل اسلام ميں موجود نہيں ہيں۔ اسلامی معاشرے كے بارے میں وہ کمتا ہے کہ بیہ قبائل اور مختلف جماعتوں کا ایک مجموعہ ہے کہ جو ایک خاص ساجی نظام میں جڑے ہوئے ہیں' لیکن مطلق العنانیت کے تسلط میں اس قدر جکڑے ہوئے ہیں کہ جس نے ساجی تصادم و کش مکش کو دبائے رکھا ہے' للذا معاشرہ ایک نہ ختم ہونے والے جماعتی جھڑوں میں گھرا ہوا ہے۔ اسلام کی حیثیت ایک ایسے ندہب کی ہے کہ جو زندگی پر مکمل طور پر پر چھایا ہوا ہے۔ ان حالات میں اقتدار اور مراعات صرف حکمراں طبقوں اور خاندانوں میں محدود ہو کر رہ گئی ہے جن کا کام ہے کہ وہ ٹیکسوں کے ذریعہ دولت انتھی کریں اور اپنے ذاتی مفاوات کے لئے استعال کریں۔ اس قتم کے طرز حکومت کو وہ "پدرانہ" کہتا ہے۔ فیوڈل ازم کے برعکس اس پدرانہ نظام میں اس کی کوئی گنجائش نہیں ہے کہ دولت کا اس طرح سے ارتکاز ہو کہ جو سرمایہ دارانہ نظام کی ابتداء کرنے میں مدد دے۔

ان دونوں ماہرین ساجی علوم کے نظریات کو ذہن میں رکھتے ہوئے کچھ دانشور سے دلیل ویتے ہیں کہ مارکس کا ایشیائی نظام پیداداری اور دیبر کا پدرانہ نظام تسلط ان دونوں ہی میں مشرق کے بارے میں جو مفروضے پہلے سے قائم تھے سے ان کی گرفت میں

ہیں۔ یا سادہ الفاظ میں میہ کما جا سکتا ہے کہ میہ دونوں ماؤل ' مغرب اور بقیہ دنیا کو تضاد کی صورت میں پیش کر رہے ہیں اور میہ کہ میہ ڈسکورس ختم نہیں ہوا ہے بلکہ آج بھی کسی نہ کسی شکل میں جاری ہے۔

برین ٹرنر (Bryan Turner) نے اپنی دو کتابوں ویبر اور اسلام (1974) اور مارکس اور اور نتیل ازم کا خاتمہ (Marx and The End of Orientalism) میں یہ استدلال دیا ہے کہ سوشیولوجی اور مارکس ازم دونوں ہی اور فیل ازم کے نظریات سے متاثر ہوئے ہیں۔ وہ کمتا ہے کہ:

اس کو ویبر کے ان دلائل میں پوری طرح ہے دیکھا جا سکن ہے کہ جمال وہ اسلام کے زوال کی بات کرتا ہے۔ اس کا مطلق العنان سیای نظام اور آزاد و خود مخار شہروں کا نہ ہونا۔ اس میں اس تضاد کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ جو مغرب کے فیوڈل معاشی نظام اور مشرق کے پدرانہ سیاسی و معاشی نظام میں تھا۔ ساتھ ہی میں وہ ان عناصر کی بات کرتا ہے جو کہ ساجی ترقی کے لئے ضروری ہیں اور یہ ددنوں اسلام میں نہیں ہیں: تجارتی اخلاقیات ضروری ہیں اور شہری بور ژوا جو تجارت و صنعت میں مہم جو کی حیثیت رکھتے ہیں۔

مارکس کا نقطہ نظر کہ مشرق میں کیوں سرمایہ داری نظام کی ابتداء اور ترقی نہیں ہوئی؟ ویبرسے مختلف ہے۔ لیکن اس کا کہنا کہ اس کی اہم وجہ ایشیائی نظام پیداوار تھا، یہ ویبر کی دلیل سے مطابقت رکھتا ہے۔ ٹرنر لکھتا ہے کہ مارکس کے نزدیک وہ معاشرے کہ جو ایشیائی نظام پیداوار کے تسلط میں تھے، ان میں کوئی اندرونی طبقاتی جدوجہد نہیں تھی جس کے متیجہ میں وہ جمود کا شکار ہو گئے۔ ان کے ساجی نظام میں جس کی کمی تھی وہ فیوڈل لارڈز اور استحصال شدہ محسانوں کے درمیان کش کمش فیوڈل کارڈز اور استحصال شدہ محسانوں کے درمیان کش کمش فیوڈسین کئی تھی۔... (مثال کے طور پر) ہندوستان کی قطعی کوئی تاریخ نہیں

اس طرح مار کس اور ویبر دونوں ہی نے مغرب اور مشرق کو ایک دو سرے کے تضاد میں دیکھا اور ان کا تجزیہ کیا۔

یمال اس بات کی ضرورت ہے کہ مار کس کے ایشیائی پیداواری نظام کے نقطہ نظر پر ذرا اور روشنی والی جائے۔ مارس کی دلیل ہے کہ ایشیائی قتم کے معاشرے جدید ترقی کے عمل کا حصہ نہیں بن سکتے۔ کیونکہ ان میں کچھ خاص خصوصیات ہیں' اس لئے ان خرابیوں کو کہ جن کی وجہ سے وہ ایک جگہ ٹھرے ہوئے ہیں اس وقت دور کیا جا سکتا ہے کہ جب مغربی سرمایہ دارانہ نظام کے قوت رکھنے والے عناصر کو یہاں روشناس كر ديا جائے وہ فن معاشروں كے جمود كو توڑ كر انسي ترقى كى جانب لے جائيں گے۔ اس وجہ سے سموایہ وارانہ کولوٹیل ازم ان معاشروں کے لئے ایک افسوس ناک تاریخی ضرورت ب کونکه صرف ای میں یہ قوت اور توانائی ہے کہ وہ پیش از سرمایہ وارانہ نظام پیداواری کو ختم کر سکے' کیونکہ یمی وہ اہم وجہ ہے کہ جو انہیں ترقی کے راستہ پر جانے سے روکے ہوئے ہے۔ سموامیہ واری کے بارے میں مارکس میہ ولیل ویتا ہے کہ اس کی بقا اس میں ہے کہ یہ تھلیے اور وسیع ہو یہاں تک کہ تمام دنیا کو آہستہ آہستہ اپنے شکنجہ میں جکڑ لے۔ لیکن اس کے اس پھیلاؤ کے نتیجہ ہی میں انقلابی تبدیلیاں آئیں گی اور پیش از سرمایہ دارانہ نظام پیدادار کمزور ہو کر اپنی ابھیت کھو دے گا۔ بہت سے کلاسیکل مارکسی وانشور میہ ولیل دیتے ہیں کہ چاہے سموامیہ وارانہ نظام کسی قدر تباہ کن ہو' لیکن اس کے بھلنے' نو آبادیات کو فتح کرنے اور ان پر ایبا تسلط جمانے کے عمل میں سے تاریخی طور پر ناگزرے ہے اور "بقیہ دنیا" اس نتیجہ کے طور پر ترقی کرے گی۔ کیکن اگر اس کا تقیدی جائزہ لیا جائے تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ مغربی سرماییہ دارانہ نظام کے پھیلاؤ نے اور نو آبادیاتی نظام کے قیام نے پیش از سرمایہ دارانہ ترقی کی ر کاوٹوں کو ختم نہیں کیا' بلکہ اس کے بر عکس ان کو مجتمع ہونے اور دوبارہ سے نئ طاقت دینے کا کام کیا ہے۔ نو آبادیات اور سامراج نے معاثی اور ساجی طور پر ان معاشروں کو جمال ان کا تسلط تھا' ترقی شیں کرنے دی' بلکہ ان میں اکثریت ان کی ہے کہ جو اور زیادہ پس ماندہ ہو گئے ہیں۔ اگر کہیں ترقی کے آثار نظر بھی آتے ہیں تو وہ انحصار (dependent) کی ایک قتم ہے۔ سرمایہ داری اور نو آبادیاتی نظام میں متبادل طریقہ زندگی نے کسی نئے ساجی ڈھانچہ کو پردان نہیں چڑھنے دیا۔ لوگ زمینداروں' فرجی راہنماؤں' فرجی آمروں اور بدعنوان سیاستدانوں کی گرفت میں' غربت و افلاس کے مارے ہوئے ہیں۔ مقامی کلچر کے خاتمہ' اور مغربی کلچر کے آنے سے بہت کم لوگوں کو فائدہ ہوا ہے۔ اب جیسے جیسے مغربی کلچر کے تابید میں انسانی' نقافی' اور ماحولیاتی اثرات واضح ہو رہے ہیں' تو یہ سوال یوچھا جا رہا ہے کہ کیا ترقی کا ایک ہی راستہ ہے کہ جس پر چل کر مغرب عروج پر پہنچا ہو جے؟

اب یہ بحث بہت زیادہ واضح ہو کر سامنے آگئ ہے۔ للذا ہم مناسب سبھتے ہیں اس سوال کو یمال ای طرح سے چھوڑ دیں ناکہ اس پر اور زیادہ غور کیا جا سکے۔

